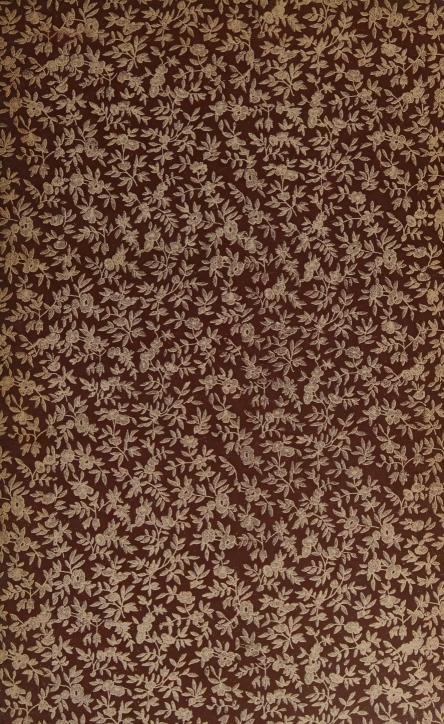
REBURHOVE

Regelerklärung









# Anrze Erklärung

## Regel der Minderbrüder

nach den Erklärungen der Päpste und den Lehren verschiedener Regelerklärer zusammengestellt durch

### P. F. Gaudentins van den Kerkhove

Lector Jubilatus der hl. Theologie in der Provinz des hl. Joseph in Belgien.

Aus dem Flämischen übersett und neu herausgegeben

von einem Priester der Chüringischen Provinz der hl. Glisabeth.



Eulda 1900.

Property of

CBF

Please return to

Graduate Theological

Union Library

->: Gedruckt im Klofter Franenberg. :<



### Approbatio Ministri Generalis.

#### FR. ALOYSIUS LAUER

MINISTER GENERALIS TOTHIS ORDINIS FRATRUM MINORUM.

Liber, cui titulus "Rurze Erflärung der Regel der Minderbrüder nach den Erklärungen der Bapfte und den Lehren verschiedener Regelerklärer zusammengestellt durch P. F. Gaudentius van den Kerckhove, Lect. Jubil. S. Theol. in der Proving des hl. Joseph in Belgien", cum a duobus theologis sit examinatus ac commendatus, ut ad Fratrum utilitatem typis edatur, præsentium vigore libenter concedimus.

Datum in Conventu Fuldensi die 14. Nov. 1900.

L. S. Fr. Aloysius Lauer, Mnr. Glis.



### Approbatio Ordinarii loci.

#### IMPRIMATUR.

Fuldæ, die 23. Nov. 1900.

\* Adalbertus. Epps. Fuld.





Dem hochwürdigften Pater

### Alogsing Lauer

ans der Chüringischen Provinz der heiligen Elisabeth, dem 103. Undsfolger des sexaphischen

ffl. Yaters Franziskus

im Amte eines Generalministers
des Ordens der Minderbrüder,

zur Feier

frince guldenen Ordensjuhilinms im heiligen Inbeljahre 1900 in kindlicher Liebe und Verehrung aewidmet.



- ment if analysis

· were the representation of the con-

TOTAL PROPERTY OF THE PARTY OF

Topic in

Sand begins the ellips in sense.



### Vorrede des Verfassers.

Mandje traurige und bewegte Klage sendet der Prophet Terentias in seinen Klageliedern zum himmel empor. Unter diesen finden wir auch folgende: "Die Kindlein heischen Brod und niemand ist, der es ihnen breche" (Klagelied. 4, 4.). Die hl. Väter legen diese Worte folgendermaßen aus: Die Unwissenden haben die zur Seligkeit notwendige Cehre gesucht. die man ja Brot der Seelen nennen kann, gemäß den Worten des Herrn: "Micht vom Brote allein lebt der Mensch, sondern von jedem Worte, das aus dem Munde Gottes kommt" (Matth. 4, 4.). Weil aber keine Lehrer vorhanden waren, die ihnen das Wort Gottes vortragen und sie darin unterweisen konnten, so beklaat sich der Orophet, daß niemand da wäre, um ihnen das zur Seliakeit notwendige Brot der Cehre zu brechen. Auch im Orden giebt es manche gottesfürchtige Brüder, die wohl wissen, daß ihnen die Beobachtung ihrer seraphischen Regel, die sie Gott gelobt haben, die zur Seligkeit notwendige Speise ist, wie der hl. Geist durch den Mund des weisen Mannes saat: "Hast du Gott etwas gelobt, so säume nicht es zu erfüllen; denn ein trenloses und thörichtes Versprechen mißfällt ihm; aber alles, was du gelobt hast, das erfülle! Viel besser ist, nicht geloben, als geloben und das Versprochene nicht

halten" (Eccle. 5, 3 n. 4.). Weil aber niemand verhanden war, der ihnen die Obliegenheiten und Gebote ihrer Reael in ihrer Muttersprache vortrug und sie darum aus Unkenntnis und Unwissenheit ihre Regel viel und oft übertraten, konnten sie mit vollem Recht mit dem genannten Propheten Teremias klagen, daß die Kinder, d. lr. die merfahrenen Brüder, Brot verlangt haben, daß aber niemand da war, der es ihnen hätte bredgen können. Bwar haben die Obern es schon zu wiederholten Malen angeordnet, daß man den Brüdern die Verpflichtungen und Gebote der Regel mündlich vortragen und ihnen dieselben erklären sollte; doch kommt es vor, daß die Brüder wegen ihrer Arbeit nicht immer zum gemeinsamen Unterricht erscheinen können, oder daß sie das Gehörte weger ihres schwachen Gedächtnisses leicht wieder vergessen. Darum wurde ich ersucht, meine Aufzeichnungen, die ich aus den Schriften der Beiligen und der vornehmsten Erklärer unserer Regel zu meiner eigenen Belehrung zusammen getragen habe, dem Drucke zu übergeben und sie auf diese Weise allen zugänglidy zu machen. Eine solche fromme Bitte mochte und durfte ich nicht ablehnen und habe mich darum mit zuversichtlichem Gottvertrauen, wiewohl nicht ohne Furcht entschlossen, dies Büchlein der Öffentlichkeit zu übergeben. Es geschieht dies nicht, um Glossen über die von Gott selbst diktirte Regel zu machen, weil das gegen den ausdrücklichen Willen unseres hl. Vaters wäre, noch auch um mit jemand über dieselbe zu disputieren, sprechend: nicht so, sondern so muß man es verstehen. Ich will auch in der Auslegung der Regel nicht verständiger erscheinen als andere, viel weniger noch will ich eine neue Cehre aufbringen; sondern meine Absicht ift, in demütiger und schlichter Weise, wie es auch der Herr unserem hl. Vater Franziskus gegeben hat, die hl. Regel klar und einfältig auszulegen, ohne Glossen, damit wir dieselbe mit heiliger Wirkung bis an unser Ende halten mögen.

Für die treue Beobachtung der hl. Regel war unser hl. Vater so eifrig besorgt, daß er in seinem Cestamente verlangte, die Brüder sollten die Regel fleißig bei sich tragen. Denn, sagte er, sie ist ein Buch des Lebens, eine Hoffnung des Heiles, das Mark des hl. Evangeliums, der Weg des Kreuzes, der Schlüssel zum Paradiese und der Vertrag des ewigen Bundes. Papst Klemens V. nennt sie die Form des ewigen Lebens, und Nikolaus III. sagt von ihr: "Das ist jener in Gottes Angen reine und unbefleckte Dienst Obottes, der herstammt vom Vater des Lichtes, der von seinem Sohne durch Wort und Beispiel den Aposteln übergeben wurde, zu welchem der hl. Geist den hl. Franziskus und seine Machfolger angeleitet hat. So birat dieser Gottesdienst in sich das Beugnis der ganzen hl. Dreifaltigkeit" (Constit. Exiit.). Bunächst hat also die hl. Regel das Bengnis des himmlischen Vaters. Denn als nach dem Berichte der Ordenschronik einst einige Provinzialminister zum hl. Franziskus kamen und gegen die Regel Einspruch erhoben, weil es nicht möglich sei, dieselbe zu beobachten, da hörten sie vom himmel her eine Stimme, die zu Franziskus sprach: "Du armseliger Mensch, was bekümmerst du did, als wenn dies dein Werk wäre? Sind denn nicht alle Gebote, die in der Regel enthalten sind, von mir? Sind nicht die Gesetzestafeln von mir gemacht? Du bist nur ein geringes Werkzeng und die Feder in der Hand des Schreibenden; ich weiß, was ich vorgeschrieben; ich weiß, was ich befehlen will. Die Schwachheit der Menschen ist mir bekannt; ich weiß, was dieselben vermögen; ich weiß, was ich vermag und welche Hilfe ich ihnen geben werde. Daher will ich, daß diese Regel beobachtet werde nach dem Wortlaute, nach dem Wortlante, nach dem Wortlante, ohne Glossen, ohne Glossen,

ohne Glossen u. s. w. "— Diese Begebenheit berichtet uns P. Wadding in seinen Annalen, und der hl. Franziskus bekräftigt dieses in seinem Testamente mit folgenden Worten: "Nachdem mir der Herr einige Brüder zugesellt hatte, zeigte mir keiner, was ich zu thun hätte, sondern der Allerhöchste selbst hat mir geoffenbart, daß ich nach Vorschrift des Evangelinus mein Leben einrichten solle".

Die hl. Regel hat and das Bengnis des Sohnes Gottes; denn sie ist das wahre Abbild des Lebens Christi, ein kurzer Inhalt, ja das Mark des hl. Evangeliums und der göttlichen Lehre. Deswegen spricht auch unser hl. Vater zu Anfang der Regel: "Das ist die Regel und das Leben der Minderbrüder, nämlich das hl. Evangelium unseres Herrn Tesu Christi zu beobachten"; und darum beschließt er anch die Regel mit den Worten: "damit wir das hl. Evangelium unsers Herrn Tesu Christi, welches wir sest gelobt haben, anch halten mögen."

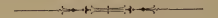
Die hl. Regel besitzt endlich auch das Bengnis des hl. Geistes, wie dies klar erhellt aus folgenden Worten der Regel: "Die Brüder sollen vor allen Dingen zu haben begehren den Geist des Herrn und seine hl. Wirkungen" (10. Kap.). Durch die Befolgung derselben erfüllen wir in der That die Mahnung des Herrn: "Seid vollkommen, wie auch ener Vater im himmel vollkommen ist" (Matth. 5, 48.).

Weil unser hl. Vater wohl wußte, daß seine seraphische Regel die geeignetsten Mittel und Wege enthält, um die höchste Stufe der Vollkommenheit zu erreichen, so hat er gewollt, daß seine geistigen Kinder dieselbe auswendig lernen und im steten Gedächtnis behalten sollten, um nach derselben ihr ganzes Leben einzurichten. Und allen denjenigen, welche dieselbe getren und eifrig beobachten würden, hat er einen besonders kräftigen und wirksamen Segen verliehen, indem er mit dem hl. Apostel Paulus also spricht:

"Und alle, die dieser Regel folgen, Friede über sie und Barmherzigkeit!" (Gal. 6, 16.) Bei Erklärung dieser Worte fragt der seraphische Cehrer, der hl. Bonaventura, also: "Von welcher anderen Regel spricht hier der hl. Apostel, als von unserer, welche vom Papst Innocenz III. approbiert, von seinem Nachfolger Honorius bestätigt und von Gregor IX. ausgelegt worden ist?" Der hl. Vincenz Ferrerius aus dem Dominikanerorden ist der Ansicht, daß derjenige, der diese Regel tren beobachtet, heilig sei und nach seinem Tode kanonisirt, d. h. heilig gesprochen werden könne; und der gelehrte Navarrus behauptet, daß ein jeder Franziskaner, der seiner Regel getren nachlebt, den hl. Martyrern zu vergleichen sei.

Damit nun ein jeder diese hl. und apostolische Regel leicht verstehen und mit Erenden beobachten möge, habe ich mir Mühe gegeben, die Gebote und Verpflichtungen derselben in den einzelnen Kapiteln klar und bündig zusammen zu stellen und zu erklären, in wie weit uns dieselben verpflichten. Sodann habe ich auch alle Ermahnungen das Gute zu thun und das Böse zu unterlassen, sowie die Freiheiten der Regel angeführt. Ich zweisle nicht daran, bemerke ich zum Schluß mit dem P. Marchant, dessen Lehre ich meistenteils in dieser meiner Regelerklärung gefolgt bin, daß es mir grade so gehen wird, wie allen andern Erklärern, die über dergleichen Sachen geschrieben. Man wird sagen, daß ich in manchen Punkten zu nachläßig, in andern hingegen zu scharf und zu strenge gewesen bin; der Menschen Urteile sind manchmal wunderlidy. Indessen lasse ich jedem sein Urteil; mir genügt das Bengnis meines Gewissens, daß ich nämlich bei dieser Regelerklärung mich nur richten will nach dem wahren Sinn der Worte unserer hl. Regel, sowie nach den Erklärungen der Päpste, um nach der Mahnung Gottes

"festzuhalten an seinem Bund und darnach zu handeln und alt zu werden bei dem Werke, das man uns auserlegt hat" (Eccli. 11, 21.); denn wer verharrt bis ans Ende, der wird selig werden (Matth. 10, 22.).



### Porwort des Herausgebers.

Diese Regelerklärung "kurz in ihren Worten, aber reich dem Inhalte nach", wie sich ein Censor derselben ansdrückt, wurde 1680 zuerst in vlämischer Sprache gedruckt. Schon im Iahre 1692 wurde sie ins Hochdeutsche übertragen und mit einigen wenigen Busätzen versehen von einem Pater der thüringischen Provinz der hl. Elisabeth. Da unsere neuen Generalconstitutionen vorschreiben, daß eine gute Regelerklärung jedes Iahr im Monat Oktober oder zu einer anderen passenden Beit bei Tisch vorgelesen werden sollte, hat man es für nühlich befunden, diese bewährte Erklärung nen herauszugeben. Sachliche Änderungen wurden nur dort vorgenommen, wo dieselben notwendig waren, um diese Ausgabe mit den jeht geltenden Bestimmungen in Einklang zu bringen.

Möge dieses Büdylein in seiner gegenwärtigen Gestalt den exhossten reidylichen Auhen bringen.

Klofter Gorheim, am Lefte des hl. Antonius von Padna, 1899.

Fr. Fabianus Gielnik.

p. t. Def. Prov. Thuring.



#### Erstes Kapitel.

Die Regel und das Ceben der Minderbrüder ist...

Sehr wohl beginnt unser seraphischer hl. Vater Franziskus die uns vorgeschriebene Lebensnorm mit dem Worte: "die Regel". Gleichwie man nämlich den Schulkindern eine Regel, d. h. eine Vorschrift giebt, nach der sie schreiben sernen sollen, oder wie man einem Lehrling ein Modell vorslegt, an welchem er eine Kunst erlernen soll, oder wie man einem Reisenden einen Plan giebt, nach dem er seine Reise gut einrichten kann, — so ist auch unsere hl. Ordensregel eine Unterweisung, ein Vordist und Plan für die jüngeren und älteren Ordenspersonen, wie sie ihre Gedanken, Wünsche, Worte und Werke auf Gott richten können, um die schwierige Kunst der Vollkommenheit zu erlangen. Sie giebt uns den Weg an, wie wir unser himmlisches Vaterland erzeichen können, ohne hierbei weder zur Kechten noch zur Linken abzuweichen.

Der hl. Orben gleicht einem wohlgeordneten Kriegssheere; er hat zu streiten wider die drei Hauptseinde der Seese, wider die Welt, das Fleisch und den Teusel unter der Kreuzessahne Christi. Diesen drei Hauptseinden hat der hl. Vater Franziskus nach dem Beispiele der anderen Ordensstifter, des hl. Basilius, Augustinus, Benediktus, Bruno n. a. die drei Hauptgelübde der freiwilligen Armuth, des Gehorsams und der Keuschheit, sowie gewisse andere in der Regel enthaltene Sahungen entgegengestellt, damit seine Brüsder, den Frieden im Herzen, in Treue und Eintracht mit einander im Hause Gottes wohnen möchten, gemäß den Worten des Pfalmisten: "Gott, der die Gleichgesinnten zusammen wohnen macht in einem Hause" (Ps. 67,7.). So sollen sie Gott durch ihr frommes Leben suchen und finden.

Nicht ohne wichtige Ursache setzt der hl. Franziskus nach dem Wörtchen "Regel" noch die Worte hinzu "und bas Leben ". Denn er will feinen Brüdern hierdurch fagen, daß seine Regel nicht bloß eine einfache Norm sein foll, nach welcher fie ihren Lebenswandel einrichten follen. sondern daß diese Regel auch ihr ganzes Leben fein und ausmachen muffe. Dies foll soviel bedeuten, daß fie ihre hl. Regel mit einem großen Gifer, mit einer gewiffen Freude beobachten follen. Denn wenn jemand große Luft und grofes Wohlgefallen an irgend einer Sache hat, so pflegt er zu sagen: es ist mein Leben, dies zu thun; ich würde ster= ben, wenn ich dies nicht mehr thun könnte. In ähnlicher Beise neunt Christus, die ewige Bahrheit, den himmlischen Lohn der Auserwählten das Leben (Matth. 19, 17.). Auch ber Weg, auf bem man jur Seligkeit gelangt, wird vom göttl. Heilande (Joh. 6, 64.) das Leben genannt; und fo nennt auch unser hl. Bater seine Regel bas Leben, um uns baburch fräftiger zur getreuen Befolgung berfelben aufzumun= tern.

Unser hl. Bater Franziskus nennt seine geiftlichen Kinder zunächst "Brüder" nach dem Beispiele des hl. Apoftel Betrus, der seine Mitapostel anredete mit den Worten: "Ihr Männer und Brüder" (Apg. 1, 16.). Dadurch will er ihnen gleich im Anfange bie gegenseitige Liebe empfehlen, die der hi. Apostel Paulus das Band der Bollkommenheit nennt (Col. 3, 14.). Durch die Liebe wird nämlich alles Bute eingepflangt und alles Bofe ausgerottet, vorausgefest, daß die Liebe jene Eigenschaften besitt, die der hl. Bernar= din (op. tom. 5. in Apoc. 6, 11.) aufzählt. Es sind dies folgende: erftens, daß keiner seinen Bruder mit einem Wort ober mit einem Zeichen beleidige; zweitens, daß man bem Beleidiger barmberzig verzeihe, wenn man gefränkt worden ift; drittens, daß man Mitleid bezeige, wenn einem Mit= bruder etwas Übles widerfahren ift; viertens, daß man sich wegen des Glückes seines Mitbruders freue; fünftens, daß man sich hüte bem Bruber Argernis zu geben; fechstens, baß man bem beleidigten Bruder ohne Berzug genugthue; fiebentens, daß man bem Bruder in der Rot beifpringe; achtens, daß man ihm hilfreich zur Hand gebe; neuntens, den fehlenden Bruder liebreich zurechtweise; zehntens, die Liebe mit bem Bruder aufrecht erhalte; und endlich elftens, daß man im Kalle der Gefahr fogar sein Leben für seinen Bruber einsetze. Selig ist ber Stand, beffen Blieber von einem folden brüderlichen Geifte befeelt und mit einander verbunden sind.

Ferner werden die Kinder des hl. Franziskus von ihrem Bater nicht nur einfachhin Brüder genannt, sondern "Minderbrüder". Es geschieht dies, wie der hl. Bonas ventura bezeugt (cap. 6. vitæ S. Francisci.), aus Demut, damit sie sich nicht unterstehen sollten, groß werden zu wollen. Der sel. Kardinal Jakob de Vitriaco schreibt vom Orden der Minderbrüder so tressslich: "Das ist der Orden der wahrs

haft Armen des Gekreuzigten, die wir Minderbrüber nennen; fürwahr, minder und demütiger in der Rleidung, Bloge und Berachtung ber Welt, als alle anderen Orben der da= maligen Zeit" (Hist. Occid. cap. 32.). Es follen beswegen alle Minderen Brüber ihrem Namen gemäß fich für geringer und niedriger ausehen, als alle Meuschen, damit fie burch die Demut zur Bohe der Gnade und Glorie gelangen, ge= mäß den Worten bes bl. Bernard, ber jeden Religiofen alfo anredet: "Wenn du gedemütigt wirft, fo halte es für ein auverläffiges Reichen ber herannahenden Gnade Gottes" (serm. 34. in Cant.). Ebenso flar sind auch die Worte Jesu Chrifti: "Wer sich verdemütigt, der wird erhöht werben" (Luk. 18, 14.). Dem Namen nach find wir also Minbere Brüder, wir muffen ce aber auch in ber That fein. Unfer Benchmen und Berhalten muß mit unferm Namen übereinftimmen, ba= mit wir nicht einen leeren und unwahren Ramen tragen, wie ber hl. Gregor und nach ihm ber hl. Bernardin fich ausbrückt (in Apoc. 3, 3.).

Was dann noch den Namen "Minderbrüder" ansgeht, so können wirkliche Minderbrüder nur diejenigen genannt werden, welche die Regel der Minderbrüder in ihrer Reinheit geloben und dieselbe so beobachten, wie sie uns der hl. Bater Franziskus gegeben hat. Denn gleichwie nur der jenige ein wahrer Christ ist, der getauft ist, den christlichen Glauben bekennt und nach demselben sein Leben einrichtet, so kann auch nur der ein wahrer Minderbrüder genannt werden, welcher die Regel der Minderbrüder versprochen hat und sie treu hält. Diejenigen, die dies nicht thun, sind keine wahren Minderbrüder, sondern höchstens dem Namen und der Rleidung nach. Darum sind, wie Kapst Kaul V. in seiner Bulle Ecclesiæ militantis vom 5. Ott. 1608 sagt, auch die Kapuziner wahrhafte Minderbrüder, weil sie die Regel des hl. Franziskus in ihrer Reinheit geloben und bevbachten.

Anmerkung. In der älteren Ausgabe dieser Regelerklärung folsgen hier noch einige Aussiührungen, welcher Ordenszweig von den verschiebenen in der großen Familie des hl. Franziskus damals bestehenden, die Bezeichnung Minderbrüder verdiene. Da nunmehr seit der Vereinigung des Ordens durch Papst Leo XIII. vom 4. Oktober 1897 diese Frage gegenstandslos geworden ist und nur noch historisches Interesse beanssprucht, so mag hier ein kurzer überblick über die Entwickelung und mannigsache Teilung unseres Ordens solgen.

Schon bald nach Bründung des Ordens bildete fich eine Partei, welche die ftrenge Beobachtung der feraphischen Armut allzu drückend empfand und Milberungen anftrebte. Es fehlte aber auch 'feineswegs an Männern, welche an der hl. Armut treu festhielten, und wo die Beobachtung derfelben abhanden gekommen war, diefelbe wieder berzuftellen bedacht waren. Go entstanden im Laufe ber Jahre verschiedene Reformen innerhalb des Ordens, von denen die bedeutenoften find: bie der Coleftiner um 1294, die der Rlarener um 1302, der Roletaner 1406 und die der Amadeiten um 1460 und endlich die der Observanten unter Führung des Br. Johannes de Ballibus und Baulus de Trincis. Mehrere von den genannten Reformen erhielten von den Pap= ften besondere Privilegien und Borrechte, namentlich das Recht eigene Rapitel zu halten; und somit war schon seit 1415 (Roncil von Kon= ftang) der Orden thatsächlich, wenn auch noch nicht rechtlich, in zwei Teile gespalten, in den der Observanten und der Nichtobservanten. Die endgültige Scheidung in zwei vollständig unabhängige Zweige gefchah im Jahre 1517 durch Bapft Leo X. in feinen beiden Conftitu= tionen Ite et vos und Omnipotens Deus. Die kleinen Reformen der Klarener, Roletaner, Amadeiten u. f. w. wurden aufgehoben und mit den Observanten zu einem Gangen verschmolzen unter dem Ramen "Minderbrüder von der regulären Observang". Ihr General erhielt den Titel "Generalminister des gangen Ordens des hi. Frangistus" und ihm wurde auch bas alte Orbenefiegel übergeben.

Diejenigen Franziskaner aber, welche thre Privilegien, naments lich das Necht liegende Güter und Nenten zu haben, behalten wollten, wurden ebenfalls zu einem unabhängigen Ordenszweige vereinigt unter dem Namen Conventualen; ihr General erhielt den Namen Magister Generalis und sollte vom Generalminister der Observanten jedesmal seine Bestätigung erwirken, was aber nicht durchgeführt wurde.

Bapft Leo X. hatte mit den Observanten auch die Martinianisten, welche eine Mittelstelle zwischen den beiden andern Zweigen eingenoms

men, vereinigt. Diese Vereinigung mit den Observanten übte jedoch auf die Observanz eine ungünstige Wirkung aus. Allenthalben entstanz den daher neue Bestrebungen, die Ordenszucht wieder zu heben; dieser Absicht verdanken die Resormaten, Kapuziner, Rekollekten und Diskalzgeaten ihre Entstehung. Die Kapuziner erhielten 1619 einen eigenen General, und somit entstand ein dritter ganz selssändiger Zweig innershalb des ersten Ordens des hl Franziskus. Die anderen bildeten als "Minderbrüber von der strengeren Observanz" mit den "Ninderbrübern von der rezulären Observanz" vier von einander unterschiedene Familien des Franziskanerordens. Tiese Unterschiede hat der hl. Bater Leo XIII. beseitigt durch seine Constitution Felicitate quadam (4. Okt. 1897) und die genannten vier Familien vollständig mit einzander vereint unter dem gemeinsamen Namen "Minderbrüder", ohne jeglichen Zusah.

Um also wahrhafte Minderbrüder zu sein, müssen wir die Regel der Minderbrüder halten. Und wer sollte dies nicht mit Freuden thun, da wir ja so ein ähnliches Leben führen, wie es Christus und seine hl. Apostel geführt haben? Das Leben Jesu ist genau so gewesen, wie es uns das hl. Evangelium vorführt, und auch das Leben der Minderbrüder soll nichts anderes sein als

"das hl. Evangelium unseres Herrn Tesu Christi zu beobachten."

Diese wenigen Worte stellen uns klar vor Augen, worin das Wesen des Lebens und der Regel der Minderbrüder besteht, nämlich in der Besolgung dessen, was uns das hl. Evangelium vorschreibt oder gebietet.

Heaft ihrer Profession sich nicht verpflichten, alles ohne Außnahme zu halten, was im hl. Evangelium steht, sondern nur
jenes, was eigens in der Regel als wirkliches Gebot angeführt wird. Denn Papst Rikolaus III. sagt (art. 1. n. 1.)
"Weil der hl. Franziskus einige evangelische Käte anführt
als wahre Gebote und Verbote, andere hingegen nur als
bloße Ermahnungen und Ermunterungen, so ist es gewiß

nicht die Absicht des Stifters gewesen, die Brüder durch ihre Prosession zur Beobachtung aller evangelischen Käte in der Weise zu verpflichten, als wenn es wirkliche Gebote wären, sondern nur zur Beobachtung jener Käte, die er mit gebiestenden, verbietenden oder einem Gebote gleichkommenden Worten eigens angeführt hat." Und Clemens V. sagt: "Daß dies die Meinung des hl. Franziskus gewesen sei, erkennt man daraus, daß der Heilige einige evangelischen Käte in die Regel aufgenommen, und andere ausgelassen hat. Denn falls er durch die Worte: "die Regel und das Leben der Minderbrüder ist, das hl. Evangelium zu beobachten", seine Brüder hätte verpflichten wollen alle evangelischen Käte zu beobachten, so hätte er zwecklos einige angesührt und ans dere ausgelassen" (art. 1. n. 2.).

Das hl. Evangelium beobachten heißt darum hier nur, daß die Brüder fraft ihrer Profeß zur Beobachtung jener Stücke des heiligen Evangeliums verbunden sind, die der heilige Franziskus in seine Regel aufgenommen hat. Es ist jedoch nicht alles, was in der Regel steht, auf gleich strenge Weise verbindlich; denn die Gelübde verbinden als Gelübde, die Gebote als Gebote, die Räte nur als Räte, wie Papst Nikolaus III. erklärt hat (art. 1. n. 1.).

Nichtsdestoweniger ist es löblich und billig, spricht bersselbe Papst (art. 1. n. 2.), daß die Minderbrüder als Nachsfolger eines so hl. Vaters nicht nur die in der Regel entshaltenen Gebote, sondern auch die Ermahnungen und Käte treu besolgen, besonders, weil sie ihrem hl. Stande gemäß sich vorgenommen haben, dem Beispiele Christi treuer nachzusfolgen, als andere. Es geziemt sich deswegen, daß die Minderbrüder mehr als andere Religiosen nach der evangeslischen Vollkommenheit trachten sollen.

Darum lehrt sehr richtig unser gelehrte Corduba (in cap. 1. Reg. q. 3.) nach der gemeinsamen Ansicht der Theologen,

daß ein Ordensmann zwar nicht wirklich vollkommen sein muß, daß aber alle Ordenspersonen und insbesondere die Minderbrüster, unter einer Sünde gehalten sind, nach Vollommenheit zu streben. Wenn er also freiwillig und halsstarrig das Streben nach Vollkommenheit aufgeben und die dazu führenden Mitztel, insbesondere die Beobachtung der Regel, verachten wollte, so würde er sich in einem schlimmen Zustande befinden.

Der vornehmste Weg zur Vollkommenheit ist die Veobachtung der hl. drei Gelübde, ohne die es kein Ordensleben geben kann, und darum stellte der hl. Franziskus dieselben als die Hauptsache gleich an die Spipe seiner Regel.
Die Gelübde sind gleichsam die Quelle, aus welcher alle
übrigen Tugenden und Vollkommenheiten fließen. Er sagt:

### "in Gehorsam, ohne Eigentum und in Kenschheit zu leben."

Die drei hl. Gelübde find jenes dreifache Band, welches nicht leicht gerreißt und welches uns mit Gott bem Mamächtigen fest verbindet. Darum sind wir auch verpflichtet. dem Sohne Gottes, unferm Erlöser, nachzufolgen, welcher nach den Worten des hl. Franziskus (collat. 23.) arm geboren wurde, arm gelebt hat und arm am Kreuze gestor= ben ift, da er nichts hatte, wo er sein haupt hinlegen konnte (vgl. 2. Kor. 8, 9.). Den Gehorsam betreffend hat er felbst gesagt, daß es seine Speise sei, den Willen seines Vaters zu thun, und er felbst ift "gehorsam geworden, bis zum Tode am Kreuze" (Phil. 2, 8.). Wie sehr er schließlich die jungfräuliche Reuschheit geliebt, kann man baraus ent= nehmen, daß er von einer Jungfrau wollte geboren werden, und daß er in seinem gangen irdischen Leben einen folchen Glanz jungfräulicher Reinheit verbreitete, daß felbst feine Feinde, die doch auf sein Thun und Lassen so scharf Acht gaben, nie etwas ausfindig machen konnten, um auch nur den geringsten Vorwurf in betreff ber Reinigkeit gegen ihn zu erheben. Er, der die Jungfräuligkeit so oft in seinem Leben empfohsen, wollte auch diese Welt nur inmitten zweier jungfräulichen Seelen, der allerseligsten Jungfrau und des heiligen Johannes verlassen.

In diesen drei Tugenden sollen wir nach dem Willen unseres hl. Baters dem Sohne Gottes auf das allervollkommenste nachfolgen. Obwohl unsere drei Gelübde an und sür sich von keiner größeren Wirkung sind und uns keine größere Verpflichtung auflegen als bei anderen Ordensleuten, so giebt es doch in der Regel einige Gebote, welche den Inshalt der Gelübde erweitern und uns also weit mehr verpflichten, als andere, wie dies im folgenden wird dargethan werden. Darum wird unser seraphischer Orden mit Recht ein edles Glied der hl. Kirche genannt. Weil aber ein Glied notwendiger Weise absterben und verderben muß, wenn es nicht mit dem Haupte vereinigt ist, deswegen hat der hl. Franziskus dieses edle Glied seines Ordens mit dem obersten Haupte der hl. Kirche vereinigen wollen, indem er spricht:

"Bruder Franziskus verspricht Gehorsam und Ehrfurcht dem Papste Konorius und allen seinen rechtmäßig erwählten klachsfolgern, wie auch der römischen Kirche."

Diese Worte sollen heißen: Bruder Franziskus, nicht als Privatperson, sondern als Haupt des ganzen Ordens, verspricht für sich und zugleich im Namen aller gegenswärtigen und zukünstigen Brüder Gehorsam und Ehrerdiestung, d. h. vollkommene Unterwerfung dem Herrn Papste Honorius und seinen Nachfolgern, welche auf kanonische (gesehmäßige) Weise gewählt werden, wie auch der römischen

Kirche, b. h. bem hl. Collegium ber Karbinäle, welche bie Kirche regieren, wenn bieselbe burch ben Tod bes Papstes für einige Zeit ihres sichtbaren Oberhauptes beraubt ift.

Mus diefen Worten ergiebt fich folgendes: Dbwohl alle Chriftgläubigen dem römischen Papfte Gehorsam leiften müffen in ben gewöhnlichen Angelegenheiten ber Kirche, als bem wahren Statthalter Chrifti und bem oberften Seelenhirten, und obwohl alle Religiosen infolge ihres Gelübdes des Gehorsams dem Bapfte unterthänig sein muffen in allem, was ihren Orden anbetrifft, als dem höchsten Generalobern eines jeden Ordens, so find die Minderbrüder hierzu noch durch ein gang besonderes Gelübde verbunden, mehr als alle anberen Ordenspersonen. Ein Minderbruder also, der in dem einen oder anderen Bunkte dem Bapfte oder der römischen Rirche nicht wollte gehorsam sein, wurde eine größere Sunde begehen, als eine andere Ordensperson, die dies Gelübde nicht abgelegt hat. So lehren bei Erklärung dieser Stelle unserer hl. Regel der hl. Bonaventura, Korduba, Bolitio, Chassaing, Marchand und fast alle anderen Regelerklärer. Auch Bapft Clemens V. deutet dies an in der Vorrede zu seiner Regelerklärung: Exivi de paradiso.

Das mögen diejenigen wohl beachten, welche die Päpftlichen Befehle nach ihrem Belieben und Gutdünken auslegen, diejelben verachten und ihnen wenig Gehör geben. Denn fie versündigen sich dadurch gar sehr, weil sie mehr als anbere dem Papste die schuldige Hochachtung und Gehorsam versprochen haben.

Es war aber dem hl. Franziskus nicht genug, seinen Orden zu dessen Sicherheit dem römischen Stuhle, als dem allgemeinen Haupte der ganzen Kirche zu unterwerfen, sons dern er wollte außerdem, daß alle Mitglieder des Ordens durch Gehorsam vereinigt wären mit einem eigenen Obershaupte, welches aus der Mitte der Ordensbrüder gewählt

wird. Eine Genossenschaft ist ja um so vollkommener, je fester sie unter einem Haupte und Regenten geeinigt ist. Das mit also eine so edle und vollkommene Vereinigung, wie der Orden der Minderbrüder, der ja nach Gottes Verheißung bis zum Ende der Welt dauern soll, auf einem starken Felsen aufgebaut sei, sagt er weiter in der Regel:

"und die anderen Brüder sollen gehalten sein, dem Bruder Franziskus und seinen Nachfolgern strenge zu gehorsamen."

Es heißt hier zunächst: dem Bruder Franziskus. Obwohl der demütige Franziskus nicht im geringsten daran dachte, sich die höchste obrigsteitliche Macht und Würde im Orden beizulegen und viel lieber sich anderen unterwarf, als über sie herrschte, so wollte Gott doch diesen demütigen hl. Franziskus zum Eckstein und Fundament seines Ordens, zum obersten Haupt und Regenten desselben auserwählen. Dieses wird mit den Worten ausgedrückt: und alle anderen Brüder sollen gehalten sein, dem Bruder Franziskus und seinen Nachfolgern strenge zu gehorssamen, weil dieser ja mit der Gnade des hl. Geistes mehr erfüllt war, als alle anderen.

Es heißt dann ferner: und seinen Nachfolgern. Mit diesen Worten ist der Generalminister des Ordens, als Nachsolger des hl. Franziskus, gemeint. Er will damit nicht sagen, daß dieser der Einzige sei, dem man Gehorsam schuldet; denn im zehnten Kapitel der Regel wird uns auch befohlen, den übrigen Ministern und Oberen gehorsam zu sein, sondern er will uns damit den Generalminister als seisnen rechtmäßigen Nachsolger in seinem Umte als oberster Leiter bezeichnen. Gleichwie die Käpste die Nachsolger des

hl. Petrus sind, so sollen auch die Generalminister in unsunterbrochener Reihenfolge Nachsolger des hl. Baters Franziskus sein; und wenn darum ein neuer Ordenszweig entstände, der zwar in allen Punkten die Regel genau beobachtete, desen General aber nicht in ununterbrochener Reihenfolge ein Nachsolger des hl. Baters Franziskus wäre, so würde sich dieser Ordenszweig in einem wesentlichen Punkte von jenem Orden unterscheiden, den der hl. Franziskus gegründet. Der Grund davon ist, weil er nicht unterthan wäre demjenigen Generalminister, welcher der rechtmäßige Nachsolger des hl. Franziskus ist.

Dieser wahrhafte und rechtmäßige Nachfolger unseres hl. Baters Franziskus im Generalate ift nur berjenige, welcher den seit 1897 geeinigten Ordensfamilien der Observanten, Reformaten, Rekollekten und Diskalzeaten, die jest wie= berum den gemeinsamen Ramen Minderbrüder führen. porfteht. Er allein hat das Recht, fich Generalminifter bes gangen Ordens der Minderbrüder zu nennen. wie es Papst Leo X. erklärt und neuerdings Leo XIII. beftätigt hat; ihm wurde auch vom Bapfte das alte Ordens= fiegel übergeben. Diefer Rame "Generalminifter des ganzen Ordens der Minderbrüder" fommt aber genanntem General nicht etwa infolge eines Privilegiums zu, oder weil es ber Bapft fo angeordnet hat, fondern weil er unter ben übrigen Generalministern der seraphischen Ordensfamilien der wirkliche Nachfolger des hl. Franziskus ift, und zwar in niemals unterbrochener Reihenfolge und weil feine untergebenen Brüder das Erbe der treuen Beobachtung ihrer hl. Regel unversehrt bewahrt haben. Dies fagt ausdrücklich Bapft Leo X. in in seiner Bulle Ite et vos.

Aus dem Gesagten folgt, daß die sog. Konventualen einen besonderen, kraft apostolischer Auktorität von uns gestrennten Orden bilden, da sie nicht nur auf eine andere Art

und Weise ihre Profeß ablegen, sondern auch ein anderes Oberhaupt haben, als wir, der den Namen Magister Genesralis trägt. Dieser sollte nach Anordnung Lev X. seine Bestätigung vom Generalminister des ganzen Ordens der Minderbrüder erhalten; aber dies geschah wiemals, und jetzt erhalt er seine Bestätigung unmittelbar vom Papste. Somit sind jetzt die Konventualen — und ebenso auch die Kapuziner — vom Orden der Minderbrüder vollständig getrennt.

Kurzer Inhalt des ersten Kapitels.

In diesem Rapitel ist also enthalten:

1. das allgemeine Gebot, daß die Regel und das Leben der Minderbrüder darin bestehe, das hl. Evangelium uns seres Herrn zu beobachten in jenen Punkten, die in der Regel als Gebote oder Verpflichtungen angesührt werden.

2. die drei allgemeinen Gelübde, nämlich zu leben in Geshorsam, ohne Eigentum ober in Armut und in Reuschheit.

- 3. die drei schwer verpflichtenden Gebote, nämlich Gehorssam und Ehrerdietung zu erweisen dem Papste Honorius, seinen rechtmäßig erwählten Nachfolgern und der Römischen Kirche.
- 4. das Kraft habende Gebot, daß die Brüder gehalten sind, dem Bruder Franziskus und seinen Nachfolgern zu gehors samen.

Somit sind also in diesem ersten Rapitel alle wesentlichen Puntte ber ganzen hl. Regel furz enthalten.



### Zweites Kapitel

Jon denjenigen, welche dieses Leben annehmen wollen, und von der Weise sie aufzunehmen.

Nachdem der hl. Franziskus sein geistliches Gebäude auf den drei Grundsteinen errichtet, nämlich 1. auf dem hl. Evangesium und den evangelischen Käten, 2. auf der demüstigen Unterwerfung seiner selbst und der seinigen unter den Papst und die römische Kirche und 3. auf der Unterordnung aller untergebenen Brüder gegen ihre Vorgesetzten, — fängt er in diesem Kapitel an, dieses sein Gebäude mit tauglichen Bewohnern zu versehen. Zuerst redet er von der Gewalt, Brüder in den Orden aufzunehmen; sodann von den Eigensschaften, welche die Aufzunehmenben haben müssen, und endslich von der Kleidung, welche die Aufgenommenen vor und nach der Profeß tragen sollen. Er sagt:

"Wofern einige dieses Leben annehmen wollen und deshalb zu unsern Brüdern kämen."

Durch diese Worte wird zu verstehen gegeben, daß dies jenigen, die in den Orden aufgenommen werden wollen, volle Freiheit haben müssen. Sie dürfen weder von den Brüdern, noch von irgend einem andern zum Eintritt gezwungen wers den, nach dem Beispiele Christi, welcher zum Stande der Vollkommenheit Niemanden hat zwingen wollen, sondern einem jeden seinen freien Willen gelassen wollen, sondern einem jeden seinen freien Willen gelassen hat. Denn so lesen wir beim hl. Matthäus (16, 24.): "Wenn jemand mir nachfolzgen will, der verleugne sich selbst und folge mir nach:" und an einer anderen Stelle (Matth. 19, 21.): "Willst du vollskommen sein, so gehe hin, verkause alles, was du hast, und gib es den Armen." Nichtsdestoweniger darf man jemand mit Vorsicht und Klugheit zur Verachtung der Welt und zum Eintritt in den Ordensstand ermuntern, wenn Anzeichen des Veruses sich kund thun, jedoch so, daß sein freier Wille nicht beeinträchtigt wird. Die Ermahnung zum Eintritt in den Ordensstand ist an sich gut und tugendhaft, und wenn darum einige zu unsern Vrüdern wegen der Aufnahme kämen,

# "so sollen diese sie zu ihren Provinzial-Ministern schicken."

Durch diese Worte wird uns anbesohlen, daß wir Niemand vom Eintirtt in den Orden abhalten, oder ihn hinsbern dürsen, zum Provinzial Minister zu gehen und um Aufnahme zu bitten, vorausgesetzt, daß er für das Ordenssleben tauglich ist. Nach göttlichem Rechte ist es allen Christen verboten, jemanden vom Ordensstande abzuhalten; uns aber wird dies noch besonders durch die Regel verboten; denn nach Erklärung des Papstes Clemens V. gehört dieses Gebot zu den zwölf gleichgeltenden Geboten der Regel.

Ich sage aber: wenn die Person zum Ordensleben geeignet ist. Denn wenn jemand augenscheinlich dazu ungeeignet ist, dann braucht man ihn auch nicht mit einer Empsehlung an den Provinzial-Minister zu schicken; vielmehr wäre man verpflichtet, ihn abzuhalten und von weisteren Schritten ihm abzuraten. Wenn er aber unserem Rate nicht folgen würde, so müßten wir seine Mängel und die Gründe seiner Untauglichkeit dem Provinzial mitteilen; sonst könnten wir schwer sündigen, falls durch unser Schweigen eine untaugliche und unbrauchbare Person Aufnahme in den Orden finden sollte.

Wenn wir aber an seiner Tauglichkeit zweifeln, so müssen wir den betreffenden zum Provinzial Minister gehen lassen und demselben den Grund unseres Zweifels mitteilen. In zweifelhaften Fällen steht nämlich ihm allein die Entscheidung über die Aufnahme zu; denn es heißt in der Regel:

"weldsen allein und keinem anderen es erlaubt sein soll, Brüder in den Orden aufzunehmen."

Durch diese Worte werden wir belehrt, daß die Gewalt Brüder in den Orden aufzunehmen, kraft des Amtes nur den Provinzial Ministern zukommt, und zwar einem jeden in seiner Provinz. Dadurch ist aber die Bollmacht des General Ministers, die Brüder für den ganzen Orden aufzunehmen, nicht beschränkt. Ja, derselbe darf sogar aus rechtmäßigen Gründen die Bollmacht der Provinziäle hinsicht lich der Aufnahme beschränken, wie dies Papst Nikolaus III. erklärt hat (art. 10. n. 1.). So ist es nach Erklärung desselben Papstes den Provinzial Ministern gestattet, das Aufnahmerecht anderen Brüdern zu übertragen. Sollte ihnen aber diese Bollmacht von seiten des General Ministers beschränkt oder genommen werden, dann müßten sich die Provinziäle darnach richten; und sie würden schwer sündigen, wenn sie es unbeachtet ließen.

Damit aber die Provinzial = Minifter nicht getäuscht

werben und nicht untaugliche Glieder in ben Orden aufneh= men, befiehlt die Regel:

"Die Minister aber sollen sie fleißig befragen über den katholischen Glauben und die Sakramente der Kirche."

Da diese Worte nach Erklärung Clemens V. die Kraft eines Gebotes haben, so sollen die Minister so viel als mögslich in eigener Person die betreffenden Fragen stellen. Jesdoch ist dies nur dann notwendig, sagt der hl. Bonaventura (in cap. 2.), wenn man zweiselt, ob der Kandidat auch wirklich katholisch ist.

Einen Grund zum Zweifel kann entweder die Heimat oder die Familie des Ordenskandidaten bieten. Der Zweck dieser Fragestellung ist, den Kandidaten kennen zu lernen; ist aber derselbe oder seine Eltern ohnedies schon bekannt, dann ist das Fragen überslüssig. Nichtsdestoweniger soll es nicht leichthin unterlassen werden, denn so erheischt es die schuldige Ehrsurcht gegen den hl. Vater, zumal die Fragen leicht zu stellen sind.

"Wenn sie dies alles glauben und es treu zu bekennen und bis an ihr Ende unverbrüchlich zu halten bereit sind."

Das ist die erste Forderung, welche die Regel an diejenigen stellt, die dies Leben annehmen wollen, nämlich, daß sie nicht nur im Herzen katholisch sind und alles annehmen, was der Glaube uns lehrt, sondern daß sie auch bereit sind, änßerlich ihren Glauben zu bekennen und bis zu ihrem Tode in demselben zu verharren. Nach der Meinung des hl. Bonaventura (in cap. 2.) wird durch diese Worte zu verstehen
gegeben, daß alle diesenigen, die in den Orden treten wollen, bereit sein müssen, für den katholischen Glauben des
Martertodes zu sterben. Es soll jedoch nicht gesagt sein,
daß sie diesen Willen ausdrücklich haben müssen, sondern
nur, daß sie keine gegenteilige Gesinnung haben dürsen und
bereit sein müssen, die and Ende ihres Lebens im rechten
Glauben zu verharren, wenn sie auch nicht gerade aus Martyrium denken.

Unsere Generalkonstitutionen fügen (art. 16. n. 4.) hinzu, daß die Postulanten wahrhaft katholisch sein müssen, das heißt, daß sie in keinem Fretume hinsichtlich eines Glaubenspunktes befangen sind. Wenn sie also, obschon katholisch, doch im Verdacht ständen, irgend einer irrtümlichen Lehre anzuhängen, dürsten sie nicht aufgenommen werden, dis man sich von der Reinheit ihres Glaubens hinreichend überzeugt hätte.

Nach dieser ersten Anforderung stellt unsere Regel die zweite auf, und diese lautet:

"und wenn sie nicht verheiratet sind."

Der Ordenskandidat darf nicht verheiratet sein, das heißt, er darf nicht in einer gültigen, vollzogenen Ehe leben. Eine Ordensperson muß sich frei und ungehindert dem Dienste Gottes widmen können; dies ist aber unmöglich, wenn man durch das Band der Ehe an eine andere Person gefesselt ist. Denn nach den Worten des hl. Apostels "hat der Mann keine Macht über seinen Leib, sondern das Weib" (1. Korinth. 7, 4.).

Wenn aber die Che ungultig oder noch nicht vollzogen ware,

dann könnte ein Kandidat wohl aufgenommen werden. Denn das Koncil von Trient (sess. 24. c. 6.) und alle Theologen lehren, daß eine solche She den Eintritt ins Kloster und die Gelübdeablegung nicht hindert. Ja selbst, wenn jemand in einer gültigen She lebte, könnte er doch noch unter gewissen Bedingungen in den Orden treten; denn es heißt in der Resgel:

"oder wenn dieses wäre, die Frauen schon in ein Kloster gegangen wären, oder ihnen mit Genehmhaltung ihres Diözesan-Bischofs, nachdem sie das Gelübde der Kenschheit schon abgelegt, Erlandnis gegeben hätten, wenn auch die Frauen so alt wären, daß kein Argwohn von ihnen entstehen könnte."

Durch diese Worte wird verlangt, daß die Frau zuerst entweder in einem Kloster Proseß machen muß, oder daß sie, falls sie in der Welt verbleiben will, ihrem Manne mit Zustimmung des Bischofs Erlaubnis zum Eintritt giebt, und auch selbst das Gelübde der ständigen Enthaltsamkeit ablegt. Auch muß sie in einem solchen Alter sein, daß man nicht mehr besürchten müsse, sie werde dem abgelegten Geslübde der Reuschheit untreu werden. Das Alter muß aber nach der Lehre des hl. Bonaventura nicht nur nach der Anzahl der Jahre, sondern vielmehr nach den Tugenden abgeschätzt werden, denn, sagt der weise Mann: "Ein ehrenvolles Alter hängt nicht von langer Dauer und von der Zahl der Jahre ab... und ein unbestecktes Leben ist das Greisenalter" (Weish. 4, 8).

So fordert also unser hl. Vater bei der Aufnahme

eines Berheirateten erstens, daß die Fran zuvor in ein Klofter gehe, oder in der Welt ewige Reuschheit gelobe und bann ihrem Manne die Erlaubnis jum Gintritt gebe. Wenn bie Frau nicht zuvörderft in einem Orden Brofeg gemacht, ober fich dem lieben Gott in der Welt durch das Gelübde ewiger Reuschheit geweiht hatte, fo konnte fie fpater aus rechtmä= Bigen Gründen die zuerft gegebene Erlaubnis widerrufen und ber Mann mare bann gehalten zu ihr zuruckzukehren. da die Frauen oft unbeständig und wankelmutig sind, so würde nicht selten viel Unheil und Verwirrung baraus ent= stehen. Zweitens fordert der hl. Bater außer dem Gelübbe der Reuschheit ein gesetztes Alter der betreffenden Frauen, wenn dieselben in der Welt bleiben wollen, damit alle Gefahr und jeglicher Argwohn verhütet werde. Drittens ver= langt er, daß dies alles geschehen müffe mit Zustimmung und Butheißung des Bischofs. Jeder, der eine gultige Che eingegangen und dieselbe vollzogen hat, unterfteht in dieser Angelegenheit der bischöflichen Jurisdiktion, und Sache des Bischofs ift ce demnach zu beurteilen, wann sich Chelente von einander trennen dürfen. Also ift hierin die Zustimmung des Diözesanbischofs erforderlich.

Sollte es aber vorkommen, daß der Mann nach Beendigung des Probejahres in die Welt zurückkehrte, so würde die Frau, obschon sie bereits das Gelübde der Keuschheit abgelegt, dennoch zur weiteren Beobachtung desselben nicht verpflichtet sein. Der Grund ist, weil sie ihr Gelübde abgelegt hat mit der stillschweigenden Bedingung, daß auch ihr Mann das gleiche Gelübde ablegen wird. Etwas anderes wäre es, wenn die Frau ohne Vorbehalt und ohne jegliche Bedingung die Keuschheit gelobt hätte, gleichviel ob der Mann Proses thun wird oder nicht. Dies pslegt aber in der Regel nicht zu geschehen.

Wenn nun alle diese Bedingungen, sowie alle andern

Erfordernisse des kanonischen Rechtes und unserer Statuten erfüllt sind, kann ein Kandidat vom Provinzial aufgenommen werden. Es muß aber vorher noch etwas geschehen, nämlich:

"Dann sollen ihnen die Minister die Worte des hl. Evangeliums vorhalten, daß sie nämlich hingehen, alles Ihrige verkanfen und sich bestreben sollen, es unter die Armen zu verteilen."

Diese Worte kommen einem Gebote gleich und begreifen in sich drei Stücke: erstens, daß die Minister den Aufgenommenen das Wort des hl. Evangeliums in Bezug auf den Berkauf ihrer irdischen Güter und die Verteilung derselben an die Armen vorhalten sollen; zweitens, daß die Aufgenommenen ihren zeitlichen Gütern entsagen müssen und nicht begehren dürsen, dieselben für sich zu behalten oder über diesselben zu verfügen; drittens, daß diese Entäußerung (so viel wie wöglich) durch Verkauf der Güter und durch Verteilen berselben an die Armen geschehen soll.

Was nun das erste anbetrifft, so sind die Minister verpflichtet, dies dem Kandidaten zu sagen, wenn sie es für notwendig oder nüglich erachten, z. B. wenn sie sehen, daß jemand ohne rechtmäßige Ursache seine Güter nicht den Armen, sondern seinen Freunden und Eltern aus natürlicher Anhänglichkeit und Neigung zu denselben überlassen wollte. Wenn sie aber wissen, daß der Novize keine Güter hat oder dieselben nicht verkausen und folglich auch nicht an die Armen verteilen kann, dann brauchen sie ihm auch nicht das Wort des hl. Evangeliums vorzuhalten, weil dies nuglos und vergeblich wäre. Das Konzil von Trient hat aber verordenet, daß kein Novize früher über seine Güter verfügen dürfe, auch nicht zu Gunsten eines frommen Zweckes, als nur zwei

Monate vor der (feierlichen) Profeß. Auch erklärt das Konzil. daß eine jede Verfügung, die früher, oder auf eine anzbere Weise geschehen sollte, null und nichtig ist, auch wenn sie mit einem Eide wäre bekräftigt worden. Deswegen müssen die Worte unserer Regel hinsichtlich der Verteilung der irdischen Güter so verstanden werden, wie es das genannte Konzil bestimmt hat, und die Minister sind also gehalten, in den letzten zwei Monaten vor der Proseß dem Novizen die Worte des hl. Evangeliums vorzuhalten.

Da nach den neueren Bestimmungen der Kirche die Novizen zunächst die einsache Profeß ablegen und erst nach drei Jahren die scierliche, so ist bestimmt worden, daß die Novizen vor der einsachen Proseß über ihre Güter in der Beise verfügen sollen, daß sie sich das Eigentumsrecht zwar noch dis zum Tage der seierlichen Proseß vorbehalten, aber die Berwaltung und den Gebrauch derselben nicht für sich behalten dürsen, sondern einem anderen überlassen müssen. (vgl. Const. Gen. n. 58.)

In den letzten zwei Monaten vor den feierlichen Gelübden müssen dann die Professen die vollständige Entsagung von ihren irdischen Gütern auch in Bezug auf deren Eigentumsrecht machen, und zwar sowohl von jenen Gütern, die sie dis dahin besaßen, wie auch von denjenigen, die ihnen durch Erbschaft oder auf andere Beise später zusallen sollten, so daß sie in keiner Beise etwas für sich zurückbehalten oder nach der seierlichen Profeß die gemachten Bestimmungen irgendwie ändern dürsen (Const. Gen. n. 70.).

Was das zweite anbetrifft, so sind die Novizen geshalten, ihren zeitlichen Gütern so zu entsagen, daß sie (und ebenso die Oberen, die dies zuließen) eine Todsünde begehen würden, wenn sie nach der hl. Proseß noch etwas von ihren Gütern zurückehalten oder zu ihrer Verfügung ausbewahren würden. Die Ursache ist klar. Denn derzenige, der diese

Regel gelobt, verspricht ohne Eigentum zu leben, so daß, wie der ganze Orden, auch jeder Einzelne nichts besitzen darf. Wer also noch etwas sür sich behält, begeht vor Gott eine Lüge in der hl. Profeß. Ebenfalls würden jene schwer sünsigen, welche ihre Güter den Eltern oder Verwandten versmachen würden mit der Bedingung, ihnen nach der Profeß diese Güter wieder zuzuwenden, für den Fall, daß sie derselben bedürftig wären, oder die ihre Verwandten dazu verspslichteten, ihnen etwa bei ihrer ersten hl. Messe oder sonst zur Recreation, für Vilder und dergleichen so und so viel zu geben. Das hieße nicht vollkommen seinen zeitlichen Gütern entsagen, wie es die Regel doch verlangt. Denn durch die seierliche Profeß verzichtet der Ordensmann nicht nur auf jeden Besitz, sondern auch auf jedes Necht, zeitliche Güter zu empfangen.

Was das dritte anbelangt, daß sie nämlich nach Borfchrift des Evangeliums ihre Güter verkaufen und fich bestreben sollen, dieselben unter die Armen zu verteilen, so ift es die sicherste und wahrscheinlichste Meinung, daß die Novizen auch hierzu unter einer Todsünde verbunden find. Der Grund hiervon ift, weil nach der Erklärung Clemens V. alle Vorschriften, welche die Aufnahme der Novizen betreffen, einem Gebote gleichkommen. Wenn die Minifter unter eis ner schweren Sunde gehalten find, ihnen die Worte des hl. Evangeliums vorzuhalten, daß fie nämlich hingehen follen u. f. w., so find folgerichtig auch die Novizen unter einer schweren Sunde gehalten, diese Worte des hl. Evangeliums ins Wert zu fegen, wenn es gut geschehen tann, weil fonft Diefe Worte feinen Zweck hätten. Unfer hl. Bater hat aus einem fehr triftigen Grunde den Novigen befohlen, ihre zeit= lichen Güter den Armen zu geben. Weil nämlich die Minberbrüder ihren Lebensunterhalt durch Almosen erhalten, die vielleicht anderen Urmen gegeben wurden, fo konnte es den

Anschein haben, daß die Armen hierburch zu kurz kamen, und darum sollen ihnen gewissermaßen zum Entgelt dafür die Güter der Eintretenden zugewandt werden.

Aus dem Gesagten ergiebt sich also, daß ein Novize schwer sündigen würde, wenn er nur auß natürlicher Anshänglichkeit sein zeitliches Gut seinen Freunden vermachen wollte, die dessen nicht bedürftig sind, obschon er dasselbe leicht den Armen geben könnte. Es hat darum unser hl. Vater einst einen solchen Novizen als einen Unwürdigen zusrückgewiesen und ihm das Ordenskleid verweigert.

Manchmal aber kann ein Novize feine zeitlichen Güter nicht ben Armen geben, barum fagt bie Regel:

"Wenn dieses aber nicht geschehen könnte, soll ihnen ihr guter Wille genügen."

Sin Novize, sagt der hl. Bonaventura, kann dann seine Güter nicht an die Armen geben, wenn ein triftiger Grund dagegen spricht. Dies kann der Fall sein, wenn deswegen großer Streit, Prozesse, Zwiespalt und Argernisse unter den Freunden entstehen würden; ferner, wenn deswegen die Profeß auf eine längere Zeit verschoben werden müßte, zum großen geistlichen Nachteil des Novizen.

Außerdem giebt cs noch manche andere Ursachen und Verhältnisse, welche den Rovizen bewegen können, sein Eisgentum den Eltern und Verwandten zu überlassen. Zunächst, wenn dieselben selbst arm sind; denn die christliche Liebe giebt ihnen den Vorzug vor allen anderen Armen. Zweistens, wenn die Eltern zwar nicht ganz arm sind, aber dennoch dieser Güter benötigen, um standesgemäß zu leben, ihre Schulden bezahlen oder ihren anderen Kindern eine entsprechsende Erziehung und ein gesichertes Fortkommen ermöglichen

zu können. Drittens, wenn ein solches Vermächtnis den Eltern in hervorragender Weise Anlaß gäbe, Gott dem Herrn besser zu dienen oder dem Orden eine größere Zuneigung entgegen zu bringen. Aus diesen oder ähnlichen Gründen mag ein Novize mit gutem Gewissen seitliches Gut den Eltern oder Verwandten vermachen, jedoch so, daß er zum wenigsten den Willen behält, sein Vermögen den Arsmen zu geben, wenn es in seiner Macht stände. So hat ja auch unser hl. Vater erlaubt, daß Bruder Johannes der Einfältige seinen armen Eltern eine Kuh überließ, die sein ganzes Vermögen ausmachte, wie P. Wadding in seinen Ansnalen (ad an. 1215 n. 6.) berichtet.

Diese Verteilung der Güter unter die Armen soll aber von dem Novizen geschehen ohne Zuthun der Brüder; das lehrt uns der hl. Vater mit den Worten:

"Aber die Brüder und ihre Alinister sollen sich hüten, daß sie ihrer zeitlichen Güter wegen nicht besorgt seien, auf daß sie frei damit schalten, wie es der Gerr ihnen eingeben wird."

Diese Worte haben die Kraft eines Gebotes und es wird durch dieselben nicht nur den Untergebenen, sondern auch den Oberen unter einer Todsünde jegliche Sorge, Bestümmernis, Aufforderung und dergleichen verboten, wodurch die volle Freiheit des Novizen bei der Verteilung seines Versmögens auch nur im geringsten könnte beeinträchtigt werden. Papst Clemens V. sagt in seiner Erklärung (c. 2. n. 1.), der hl. Franziskus habe durch diese Worte gewollt, daß die Gemüter der Brüder von aller Anhänglichkeit an die Güter derjenigen, die zu ihnen kommen vollständig fern gehalten werden, damit die Aufnahme der Novizen von seiten der

Brüber, in allem rein und heilig erscheine.

Mus bem Gesagten folgt zunächst, daß diejenigen schwer fündigen würden, welche erstens fich angelegen sein lassen durch ihre Ratschläge und Ermahnungen auf die Novizen in betreff ber Berteilung ihrer Guter bestimmend einzuwirken; zweitens Diejenigen, die ihre eigenen Nöten ober die Bedürfniffe bes Ronventes dem Novigen auf eine folche Weise vorhalten, daß es den Anschein bekommt, als wollten fie denselben dadurch ju irgend einem Geschent für ben Orben bewegen; brittens besgleichen diejenigen, welche bem Novigen, bevor er fich schluf= fig gemacht, was er mit seinen Gütern machen wolle, ihre Eltern und Verwandten empfehlen, oder ihn veranlaffen, die= fem ober jenem Dürftigen fein Eigentum zu geben. Diefes alles ist der Freiheit der Novizen zuwider, weil letztere fich leicht aus Rücksicht oder Chrfurcht gegen diejenigen, mit denen fie zusammen leben wollen, bestimmen laffen, bem Bureden der Brüder nachzugeben, und folglich mit ihrem Be= fittum nicht nach göttlicher Eingebung verfahren, sondern nach dem Rat und Zuspruch dieses oder jenes Bruders.

Ferner folgt aus dem Gesagten, daß es weder den Untergebenen, noch den Obern gestattet ist, dem Novizen zu raten, seine weltlichen Aleider diesem oder jenem Armen zu schenken, sondern es muß ihm völlige Freiheit gesassen werden. Wosern der Noviz vor seiner Proch vergessen hätte über seine Aleider oder sonst etwas anderes zu versügen, so könnte weder er, noch ein anderer Acligiose dasselbe nach seinem Belieben fortgeben; sondern es müßte den rechtmäßigen Erben übergeben werden. Nichtsdestoweniger darf man einem Novizen wohl raten, daß er sein Gut gemäß den Worzten des hl. Evangesiums unter die Armen austeilen möge.

Wenn er dann entschlossen ift, dies zu thun, ihm aber keine Arme bekannt sind, denen er es geben könnte, oder wenn es ihm einerlei wäre, wem es gegeben wird, dann

könnten die Brüder, nach der Ausicht mehrerer Regelerklä= rer, ihm einige Arme vorftellen und empfehlen, jedoch so, daß dem Novizen die volle Freiheit verbleibt, den Vorgeschlagenen etwas zu geben oder nicht. Die Novizen sollen über ihr But verfügen können, wie es ber Berr ihnen ein= geben wird. Andere Erklärer hingegen meinen, daß den Brüdern auch dieses nicht geftattet sei. Denn, fagen fie, wenn ein guter, heilsamer Rat notwendig ist, so weiset die Regel in diesem Falle den Novizen nicht an die Brüder, sondern an geistliche Freunde, wie nachher gesagt werden wird. Dennoch ist cs gewiß, daß, wenn der Novize aus freien Stücken fich entschlossen hat, dem Ronvent ein Almofen zu geben, man ihm fagen kann, was das haus am mei= ften bedarf. Ja, man darf ihm raten, daß er lieber für dieses oder jenes Bedürfnis etwas geben möge, obschon er zu etwas anderem mehr geneigt ift. Zum Beispiel: der Novize möchte gern etwas geben zu einem Drnat für die Kirche, der aber nicht nötig ist; das Kloster braucht aber notwendig Tuch für die Kleidung der Brüder. Da könnte ihm der Guardian getroft fagen, er moge lieber bas für ben Ornat beftimmte Geld für Tuch verwenden. Dieses widerstreitet durchaus nicht der Freiheit des Novizen; denn da derselbe fich bereits entschlossen hat, eine bestimmte Summe bem Ronvente als Almosen zu übergeben, so giebt man ihm dadurch nur ein Mittel an die Sand, fein Geschenk nutbringend für Die Brüber zu verwenden. Die Brüber muffen fich jedoch, sagt Klemens V. (cap. 2. n. 2.), bei Annahme eines folchen Ulmosens in acht nehmen, namentlich wenn es ziemlich bebeutend ift, daß bei anderen dadurch kein Argernis oder boser Arawohn entstehe.

"Wenn jedoch Kat erfordert würde, so soll es den Ministern erlaubt sein, sie an einige gottesfürchtige Personen zu weisen, nach deren Gutdünken ihre Güter unter die Armen ausgeteilt werden mögen."

Der hl. Franziskus wollte seine Brüder vollständig von der Anhänglichkeit an die zeitlichen Güter frei machen; das rum hat er ihnen nicht nur verboten, sich um die zeitlichen Güter der Novizen zu bekümmern, sondern untersagt ihnen auch mit diesen Worten, den Novizen einen Kat zu geben, selbst wenn sie darum ersucht würden. Wie es nämlich den Winistern allein zusteht, Brüder in den Orden aufzunehmen, so steht es ihnen auch allein zu, die Novizen an gottesfürchstige Versonen zu weisen, mit denen sie sich über die Versteilung ihrer Güter beraten können.

Diese Person muß erstens gottesfürchtig sein, d. h. sie darf sich nicht von Habsucht oder von menschlichen Rücksichten leiten lassen, sondern muß ihren Rat geben, wie sie es vor Gott am besten erachtet.

Zweitens muß die Person einem anderen Stande ansgehören und darf nicht etwa ein Bruder des Ordens sein, wie Papst Klemens V. in seiner Regelerklärung sagt (cap. 2. n. 1.). Ja, es soll auch nicht der geistliche Bater des Ordens oder ein Blutsverwandter von einem der Brüder sein, weil solche für gewöhnlich ihren Rat zu Gunsten der Brüder abgeben würden. Nichtsdestoweniger meint P. Luengo (in cap. 2. Reg.), daß dies doch wohl geschehen dürse, wenn jedes Argernis und jeder Argwohn einer eigennützigen Absicht ausgeschlossen ist.

Drittens darf diese Person nicht eigens von den Brüdern unterrichtet oder belehrt worden sein, wie sie reden und dem Novizen raten solle. Denn was man durch andere thut, ift gerade so, als wenn man es durch sich selbst thäte. Die Brüder sollen nach den Worten Klemens V. (cap. 2. n. 1.) barauf bedacht sein, jeden Anschein zu vermeiden, als hätten sie ein Auge auf die Güter der Novizen geworfen.

Biertens bürfen, fagt P. Marchand (cap. 2. qu. 17.), Die Brüder genannter Person nicht ihre eigenen Nöten und Bedürfnisse mitteilen, weil dies gerade so viel wäre, als inbirekt den Rovizen zu veranlaffen, seine Güter den Brüdern zu geben, mas gegen die reine Observanz der Regel und wider die Absicht des hl. Baters ware. Jedoch bin ich der Meinung, daß dieses erlaubt sei, vorausgesett, daß aller bose Argwohn oder alles Argernis vermieden wird. Wenn nämlich die Brüder dasjenige annehmen dürfen, was der Novize gang freiwillig für ihre Bedürfnisse geben will, warum soll= ten sie nicht der genannten Berson ihre Nöten mitteilen dur= fen, damit der Novize in ihrer gegenwärtigen Not ihnen aus freien Studen zu Bulfe tomme? Die Bruder felbft aber dürfen dem Novizen ihre Bedürfnisse nicht offenbaren, weil badurch leicht die Freiheit desselben beeinträchtigt ober ihm gang genommen würde, wie es bereits oben hervorgehoben murde.

"Darnady sollen sie ihnen die Probekleider zukommen lassen, nämlich zwei Köcke ohne Kapuze, einen Gürtel, ein Femoral und einen Kaparon, der bis zum Gürtel hinabreicht; es sei denn, daß es den Ministern zuweilen nach Gott anders dünken mürde."

Nachdem der hl. Franziskus seine neu angeworbenen Soldaten von allen zeitlichen Gütern entblößt hat, will er ihnen auch die weltlichen Kleider nehmen und sie mit der Kleidung des gekrenzigten Christus bekleiden. Er befiehlt

barum ben Ministern mit Worten, welche die Rraft eines Gebotes haben, daß sie ihnen zwei Roce ohne Rapuze geben follen, nämlich ein äußeres Kleid nach der in unserem Dr= den gebräuchlichen Form, sowie außerdem noch ein Unterfleid. Dies verftößt aber nicht gegen das hl. Evangelium, wo Christus feinen Jungern verbietet zwei Rocke zu haben (Matth. 10, 10); benn durch diese Worte Chrifti wird nur Die überflüssige Rleidung verboten. Darum gebietet der hl. Bater auch den Ministern, daß sie den Novizen nicht mehr als zwei Röcke geben follen, es sei denn, daß die Not es anders erforderte. Und diefe zwei Röcke muffen fein ohne Rapuze, mit einem bis zum Gürtel reichenden Raparon, bamit sie sich in der Kleidung von den Professen unterscheiden und badurch erinnert werden, daß fie dem Orden noch nicht völlig einverleibt find. Ginen Gurtel follen fie tragen zum Gedächtnis an die Bande und Fesseln Chrifti, sowie zur Erinnerung an das Band des Gehorfams, durch welches fie fich nach dem Beispiele Chrifti binden wollen. Das Femoral foll von geringem Stoffe fein; entweder von Leinwand, ober soust einem anderen Zeuge. Der Raparon, welcher bis jum Gürtel hinabreicht, ift ein Zeichen ber Berachtung aller weltlichen Dinge, so daß sie mit dem hi. Apostel Baulus fagen können: "Wir find Thoren um Christi willen" (1. Kor. 4, 10.). Derfelbe foll aus einem Stück Tuch beftehen und vorn bis auf den Gürtel hinabreichen, wie es im Orden ge= bräuchlich ist.

Einen solchen Kaparon soll jeder Novize tragen, es wäre denn, daß es den Ministern zuweilen nach Gott anders dünken würde. Wenn z. B. ein Novize aus einer sehr vor nehmen, adeligen Familie stammte, ein sehr gesehrter Pricester wäre oder sonstige große Verdienste hätte, so könnte der Provinzial rechtmäßiger Weise gestatten, daß ein solcher nicht den Kaparon der Novizen zu tragen brauchte. Das

kann jedoch nur der Provinzial = Minister allein thun und souft niemand anders. Es folgt weiter in der Regel:

"Mach vollendetem Probejahr sollen sie zum Gehorsam aufgenommen werden."

Das Probejahr muß nach diesen Worten der hl. Re= gel vollendet fein, ehe die Novigen zur Profession zugelaffen werden dürfen, d. h. ein Novize muß ein volles Jahr in ber Probezeit verbleiben, damit er erlaubter und gültiger Weise seine Profeß ablegen kann. Nach der Ansicht einiger Regelerklärer wäre freilich die Bollendung des Jahres bis auf die Stunde nicht notwendig, sondern es wäre genügend, wenn der Novize am Jahrestage seiner Ginkleidug zu irgend einer Stunde die Profeß ablegte. Jedoch ist diese Ansicht nicht sicher; vielmehr muß nach der allgemeinen Meinung, die praktisch zu befolgen ift, das Probejahr nach bürgerlicher Beitrechnung ein vollständiges Sahr fein , ba fouft weder bem Wortlaute der hl. Regel, noch auch der Beftimmung des Konzils von Trient genügt würde. Letteres fagt nämlich (sess. 25. cap. 15.): "Reiner barf zur Profession zugelaffen werden, der weniger als ein Jahr hindurch in der Probe ausgeharrt hat. Gine Profeg aber, die eher abgelegt wird, foll nichtig fein und keinerlei Verbindlichkeiten und Wirkun= gen nach sich führen." Wenn also ein Novize gleich am Jahrestage feiner Ginkleidung zur Profession zugelaffen werben foll, muß auch die Stunde vollendet fein, in welcher er im vorigen Jahre sein Noviziat begonnen hat.

Das Probejahr darf auch nicht unterbrochen werden. Wenn also ein Novize ohne rechtmäßige Erlaubnis der Obern den Konvent verlassen sollte, sei es mit dem Ordenshabit oder ohne denselben, so müßte er nach seiner Rücksehr das Noviziat wieder von neuem beginnen; und die früher im Noviziat zugebrachte Zeit könnte ihm nicht angerechnet werden, wie die Generalkonstitutionen sagen (n. 57.).

In Bezug auf diesen Punkt sagt der gelehrte Suarez (tom. 3. de relig. 1. 5. c. 15. n. 6.), daß das Probejahr noch nicht unterbrochen wird, wenn der Novize zwar das Ordenskleid ablegt, aber doch noch im Konvente bleibt, sei es, daß der Obere ihn wieder in die Welt zurückschieden will, oder daß der Novize von selbst fortzugehen verlangt. Würde ihm nachher das Ordenskleid wieder gegeben, so wäre das Noviziat nicht unterbrochen, wenn er auch einen ganzen Tag die weltlichen Kleider im Kloster getragen hätte. Viel weniger noch würde das Noviziat unterbrochen, wenn man dem Novizen das Ordenskleid nähme, um ihn zu prüfen.

Ist das Probejahr in rechtmäßiger Beise vollendet, und haben die Novizen alle andern notwendigen Erfordernisse, so sollen sie nach der hl. Regel zum Gehorsam auf zenommen werden.

Wit diesen Worten wird befohlen, daß man die Novizen an der Ablegung ihrer Profeß nicht hindern darf, wenn sie die Probezeit gut bestanden und sich als tauglich und würdig für den hl. Orden erwiesen haben; sowie auch, daß man ohne rechtmäßigen Grund die Prosession der Novizen nicht lange über ein Jahr aufschieben dürfe.

Hier ist zu bemerken, daß nach den jest geltenden kirchlichen Bestimmungen, welche von Papst Bius IX. in dem Dekret: Neminem latet vom 19. März 1857 erlassen worden sind, die Novizen nach vollendetem Probejahr zusnächst nur die einfachen Gelübde ablegen können, und erst nach Verlauf von weiteren drei Jahren, wenn sie inzwischen sich bewährt haben, zur Profession der seierlichen Gelübde zugelassen werden dürsen. Jene einfachen Gelübde sind ind beß von seiten des Gelobenden ewige Gelübde, d. h. sie

gelten für das ganze Leben, indem sie sich auf die seierlichen Gelübde beziehen, in denen sie s. Z. ihre Vollendung und Besträftigung erlangen sollen. Deshalb führen auch die einsachen Gelübde für den Minderbruder an sich dieselben Verpflichtungen gegen Gott und den hl. Orden nach sich, wie die seiersligen Gelübde; nur bleibt ihm dis zu seiner seierlichen Proseß noch ein gewisses Sigentumsrecht über seine zeitlichen Güter, jedoch ohne die Befugnis, dieselben zu benutzen oder zu verwalten. Die Lösung der einsachen Gelübde kann auf ein Dispensgesuch des Prosessen nur vom apostolischen Stuhle geschehen; doch hat der Orden das Recht aus wichtigen Gründen einen solchen einsachen Prosessen zu entlassen, und mit der Ausscheidung aus dem Orden hören auch von selbst diese Gesübde und deren Wirkungen auf.

Die Gewalt, Brüder zur Profeß zuzulassen, haben fraft ihres Amtes nur die Provinzialobern; durch besondere Vollmacht kann sie auch einem Anderen übertragen werden. Nach den Bestimmungen der Generalkonstitutionen (n. 53. etc.) haben zwar die Professen des Noviziatsklosters ihre Stimme darüber abzugeben, ob fie einen Novizen für geeignet und zur Profeß tauglich halten, oder nicht. Dadurch jedoch, daß sie dem Novigen ihre Stimme geben, nehmen sie ihn nicht eigentlich zur Profeß auf, sondern geben nur ihr Urteil ab, ob sie ihn für tauglich oder untauglich halten. Denn die Annahme zur Profeß kommt, wie gesagt, nur den Provinzialministern zu. Rach der Aussicht gelehrter Männer, wie dies auf dem Generalkapitel zu Segovia (1621) ausgefprochen wurde, ift darum der Provinzial befugt, einen No= vigen, ben er für ungeeignet halt, zu entlaffen, wenn ber= selbe auch die meisten Stimmen von den anderen Brüdern erhalten hätte. Und P. Marchant (in cap. 2. qu. 3.) sagt: Wenn ein Provinzial merken wurde, daß die Bruder in ungerechter Beise fich einigten, um einem Novigen die Stimme

entweder zu geben, oder zu verweigern, so könnte er kraft seines Amtes so handeln, wie er es am besten erachtet. Denn da es ihm nach der Regel zusteht, die Brüder zur Profeß zusulassen, so steht es ihm auch zu, dieselben zu entlassen, sowie Borsorge dafür zu treffen, daß ein richtiges Urteil über den Novizen gefällt werde. Darum bestimmen auch die Generalskonstitutionen (n. 53.), daß vor der Abstimmung eine Besprechung über den Novizen stattsinden solle, um sich ein richtiges Urteil über ihn zu ermöglichen.

Aus dem Gesagten ergeben sich folgende Schlußfolgerungen: Erstens, die Brüder sind unter einer Todsünde verbunden, dem Novizen ihre Stimme zu geben, wenn sie denselben sür geeignet halten, und keine rechtmäßige Ursache vorhanden ist, ihm dieselbe zu verweigern. Der Noviz hat ein Recht auf die Proses und es geschähe ihm ein schweres Unrecht, wenn er ohne rechtmäßigen Grund fortgeschieft würde.

Zweitens, diejenigen sündigen schwer, welche einen Novizen aufnehmen, oder ihm ihre Stimme geben, von dem sie bestimmt wissen, daß er für den Orden ungeeignet ist. Sie bürden dadurch ihrem Orden eine schwere Last auf und begehen eine Untreue gegen denselben.

Drittens, die Brüder sind unter schwerer Sünde gehalten, einen Novizen sortzuschicken, von dem sie wissen, daß er ein Gebrechen habe, welches ihn sür den Orden untauglich macht, obschon ihn der Obere, der davon Kenntnis hatte, zum Noviziat zugelassen hat. Den Oberen ist es gerade so wenig gestattet, den Orden mit untauglichen Mitgliedern zu belasten, als den Untergebenen; und dadurch, daß jemand auf unbillige Weise zum Noviziat zugelassen wurde, folgt keineswegs, daß die anderen Brüder verpflichtet sind, ihn gegen Necht und Vernunft zur Proses kommen zu lassen. Nichtsdestoweniger müssen sie sich hüten, daß sie der Abgabe ihrer Stimme sich nicht von ihren Neigungen und Leidenschaften seiten

laffen, daß fie ihr Urteil nicht leichtsertig bilden, sich auch nicht durch Rachgier, durch Widerspruch und Murmuriren anderer beeinflussen lassen. Es heißt weiter in der Regel:

"Wobei sie versprechen, dieses Leben und diese Regel immer zu halten."

Durch dieses Versprechen verpflichtet man sich zu allem, was in der Regel fteht und zwar in der Art und Weise, wie die Regel das Einzelne vorschreibt, so daß die Gebote als Gebote, die Räte als Rate, die Ermahnungen als Ermahnungen angenommen werden, wie dies alles beim erften Rapitel bereits gesagt wurde. Wenn darum ein Novize verlangt ein wahrer Minderbruder zu werden, und in biefer aufrichtigen Gesinnung feine Profeg macht, fo verpflichtet er sich unter einer Todsünde, alle streng verpflichtenden Gebote und Verbote der Regel zu beobachten, auch wenn dieselben von anderen Brüdern nicht gehalten werden follten. Der Grund davon ift, weil er die Regel zu halten gelobt, wie sie vom hl. Franziskus gegeben ift, nicht aber, wie sie von anderen Brüdern beobachtet wird. Derjenige findet vor Gott keine Entschuldigung, welcher vorgiebt, daß er fich nicht verpflichten wollte, ftrenger als andere Brüber des Klosters zu leben. Wer ein wahrer Minderbruder werden will, ning doch die Absicht haben, das zu beobachten, was notwendig zu diesem Stande gehört, also auch die Regel des Ordens, wie fie der hl. Franziskus gegeben, zu geloben und fie so zu halten, wie er es gewollt hat.

Hieraus ergiebt sich also ganz klar, wer die Absicht hat, ein rechter Minderbruder zu werden, muß auch den Willen haben, die ganze Regel der Minderbrüder zu halten; denn das erste schließt das zweite notwendig in sich. Das mufsen sich besonders jene merken, die zur Entschuldigung ihrer eigenen Untreue die Mißbräuche anzuführen pflegen, die sie vor ihrer Prosession bei den anderen Brüdern wahrsgenommen haben.

Aus dem Gesagten mache ich nachstehende Folgerungen: Erstens, alle diejenigen, die Profeß thun, sind unter schwerer Sünde gehalten, die ganze Regel mit allen ihren Berspflichtungen zu beobachten und nicht etwa nur einen Teil derselben. Dies ergiebt sich aus der Erklärung Klemens V. (cap. 1. n. 3.)

Zweitens, weil unser Orben niemals ein päpstliches Privilegiam angenommen hat, durch welches von dem einen oder anderen Acgelgebote wäre dispensiert worden, so folgt daraus, daß ein Minderbruder von keinem solchen Privilegium acgen die Regel Gebrauch machen darf.

Alle Generalkapitel seit den Zeiten des hl. Franziskus haben gegen solche Privilegien, welche Milberungen und Dispensen der Regel bezwecken, protestiert, wie es Papst Klemens V. bezeugt (cap. 5. u. 2.). Dies geschah auf bem Kapitel zu Toledo (1606), dann zu Rom (1612), und neuerdings ift dieser Protest ausgesprochen in den neuen Gene= ralkonstitutionen (1897), wo es heißt, daß der ganze Orden die hl. Regel in ihrer vollen Reinheit und Unversehrtheit erhalten, keine Dispensen annehmen, und genau nach ber hl. Regel und den Erklärungen Nicolaus III. u. Klemens V. leben will. Darum verwirft der Orden auch alle Migbräuche gegen die reine Bevbachtung der Regel, wenn fie auch noch so alt und eingebürgert wären (n. 2. u. 3.). Rudem hat ja auch Papst Urban VIII. in seiner Bulle Sacrosanctum vom 1. Oftober 1625 alle Privilegien wider= rufen, die gegen die genannten Erklärungen, sei es mündlich oder schriftlich, gegeben worden find.

Drittens, Riemand kann sich wegen Unwissenheit von

ber Beobachtung ber Regel entschuldigen. Namentlich fann eine verschuldete Unwissenheit, die aus großer Nachlässigkeit ober Unachtsamkeit herkommt, niemand von einer Sunde freisprechen. Der Grund ift dieser: Wer fich freiwillig in einen Stand begiebt, ift auch verpflichtet, fich nach seiner Fähigkeit und nach der ihm gebotenen Gelegenheit die Renntnis beffen gu verschaffen, was sein Stand von ihm erfordert. Uhnlich ift ja auch ein jeder Chrift verbunden, die notwendigen Glaubenslehren, sowie die Gebote Gottes und der Kirche zu er= lernen. Ich habe gesagt: nach feiner Kähigkeit und nach ber ihm gebotenen Gelegenheit, weil die Dberen, Prediger und Priefter mehr wiffen muffen, als ein einfacher Laienbruder oder junger Rlerifer. Doch muffen auch diese wissen, wozu sie verpflichtet sind, und was ihr Stand von ihnen fordert; benn, fagt bie hl. Schrift: "Gin ungetreues und thörichtes Berfprechen migfällt Gott" (Effle. 5, 3.). Darum sagt auch Hugo de Dina in der Vorrede zu feiner Regelerklärung fehr treffend: Die Unwiffenheit und Unkenntnis der Regel entschuldigt nicht denjenigen, der sie gelobt hat; ift jemand unwiffend, dann muß er Belehrung fuchen, damit er nicht fündige. Ebenso sagt P. Marchant (tit. 1. proem. q. 5.): Diejenigen, die felten oder niemals bie Regel ober über die Regel handelnde Bücher lesen, mögen dies wohl bedenken; ebenso diejenigen, welche die anderen Brüder, so die Regel genau beobachten, als ffrupulöfe Menschen verlachen und verspotten. Es mögen fich die Mahnung zu Bergen nehmen diejenigen, welche den theologifchen Studium fleißig obliegen, aber gleichwohl in ber notwendigen Renntnis ihrer Regel unwiffend find. Es mögen fich biefes gefagt fein laffen jene, die andere zu unterrichten haben; benn, fagt die hl. Schrift: "Die Rleinen heischen Brod und niemand ift, ber es ihnen breche" (Jerem. 4, 4). Mögen jene in sich gehen, von denen es in der hl. Schrift

heißt: "Er will es nicht verftehen, um Gutes zu thun" (Pf. 35, 4.). Solche sagen gleichsam zu Gott: Gehe weg von uns; die Erkenntnis deiner Wege wollen wir nicht" (Job 21, 14.).

Viertens, die Minderbrüder sind kraft ihres Gelübdes blos gehalten, dasjenige zu beobachten, was in der Regel enthalten ist, indem sie nur das Leben und die Regel der Minderbrüder geloben. Darum sind sie auch nicht unter Sünde verpflichtet, das Testament unseres hl. Vaters zu halten, außer in jenen Stücken, die es mit der Regel gemein hat. So Nicolaus III. in seiner Erklärung (art. 13.), wo er auch den Grund angiebt, indem er sagt: "Es konnte der hl. Franziskus seine Brüder hierzu (nämlich zu seinem Testamente) nicht verpflichten ohne deren Zustimmung, vor allem nicht ohne Zustimmung der Minister, da niemand Macht hat, über Seinesgleichen zu besehlen." Nichtsdeskoweniger geziemt es sich, daß wir als Erben und Kinder eines so hl. Baters das Testament, das er uns hinterlassen, getreu beobsachten.

Fünftens, die Minderbrüder find nur gehalten, jene Regel zu beobachten, die vom Papste Honorius III. bestätigt wurde und aus 12 Kapiteln besteht, nicht aber jene, die vom Papste Innocenz III. bestätigt wurde und 23 Kapitel enthält. Der Grund ist, weil wir in der Professionssformel die erstgenannte Regel geloben und nicht die andere, indem wir sagen: Ich gelobe und verspreche die Regel der Minderbrüder, welche vom Papste Honorius bestätigt worden, die ganze Zeit meines Lebens zu halten u. s. w. Diese Regel ist also die einzige, die im Orden der Minderbrüder nach päpstslichem Besehl im Gebrauch ist, und die nicht nur die drei wesentlichen Gelübde in sich enthält, sondern außerdem noch fünfundzwanzig Gebote, die unter Todsünde verbinden. Es sind dies sieben ausdrückliche oder formelle, zwei verdietende,

vier Kraft habende Gebote, und zwölf kommen einem Gebote gleich, wie man es aus ber Erklärung ber Bapfte erfehen fann und dies noch bes Näheren wird bargethan werben. Ginige Regelerklärer ftellen achtundzwanzig Regelgebote auf, andere neunundreißig ober gar vierzig; bod find alle Diefe in den fünfundzwanzig vollständig enthalten. Denn 3. B. im zehnten Rapitel, wo es heißt, daß die Brüder ihren Ministern gehorsam sein sollen, sind noch zwei andere Gebote enthalten, die aber schon in den vorhergehenden Kapiteln angeführt wurden, nämlich im erften, wo gesagt wird, daß man den Nachfolgern des hl. Franziskus Gehorfam leisten muffe, und ebenso im achten, wo befohlen wird, daß die Brüder dem Generalminifter gehorfam fein follen. Ferner fann man sämtliche Fastengebote der Regel in ein ein= ziges zusammenfassen, während andere brei verschiedene Gebote betreffs des Faftens aufstellen. Ebenso pflegt man in ein Gebot zusammenzuziehen alles, was die Regel über ben Habit der Novigen und Professen, sowie über die Art und Weise, die Brüder in den Orden und zur hl. Profeß aufzunchmen, beftimmt, was andere in mehrere Gebote zer= legen.

Sechstens, otschon ein Minderbruder in der Profeß sagt: ich gelobe alle Tage meines Lebens die Regel der Minderbrüder... zu halten, so folgt doch daraus nicht, daß die Übertretung eines Regelgebotes zugleich auch eine Versletzung eines Gelübdes sei, sondern die Regelgebote verbinden nur einfachhin als Gebote. So lehren Rodriguez (tom. 1. qq. reg. qu. 26. a. 4,) Marchant (tom. 2. tit. 3. qu. 4.) und mehrere andere. Der Grund ist folgender: Wenn ein Winderbruder seine Profeß ablegt, hat er dabei keine andere Absieht, als sich der Regel und ihren Geboten zu unterwersen und zwar in jener Weise, wie sie die Regel ihm vorsichreibt. Daß aber die Regel uns zu den Geboten nicht in kraft

eines Gelübdes verbindet, sondern zwischen Gelübden und Geboten unterscheidet, erhellt aus den Worten der Profefformel, wo man nad ben Worten: ich gelobe die Regel der Minderbrüber zu halten , hinzufügt: in Gehorsam , ohne Eigentum und in Reuschheit zu leben. Diefer Zusat wurde gang überfluffig und unnut fein, wenn alle Gebote zugleich Gelübde waren, da ja die genannten drei Gelübde auch unter die Regelgebote fallen. Darum sagt der hl. Thomas mit Recht (II. IIæ. qu. 186. art. 9.), daß man in der Profeß nicht gelobt, alles basjenige, was die Regel vorschreibt, unter der Ber= pflichtung eines Gelübbes zu halten, sondern daß man das geistliche Leben gelobt, welches wesentlich in den drei Gelüb= ben besteht; und mit Rücksicht auf dieses geistliche Leben verpflichtet man sich, alle Gebote zu halten, die in der Regel enthalten find und zwar in der Art und Weise, wie es die Regel selbst angiebt. Wenn daher ein Minderbruder des Freitags nicht fastet, ohne Not reitet ober Schuhe trägt u. s. w. so sündigt er wohl schwer gegen das ausdrückliche Gebot der hl. Regel, aber er übertritt damit noch fein Gelübbe.

"Nach diesem soll es ihnen laut päpstlichen Besehls durchaus nicht erlandt sein, diesen Orden wieder zu verlassen, weil, wie das hl. Evangelium sagt, der, welcher seine Hand einmal an den Pflug gelegt hat und wieder hinter sich sieht, zum Reiche Gottes nicht geschickt ist."

Dieses ift ein verbietendes Gebot, fraft dessen kein Minsterbruder unter schwerer Sünde nach seiner Profes den Orden aus sich selbst verlassen darf, auch nicht, um in einen anderen Orden einzutreten, selbst nicht in den Karthäuserorden—,

es sei denn mit päpstlicher Dispens. Es ergiebt sich dieses nicht bloß aus dem angeführten Berbote des Bapftes Sonorius, sondern auch daraus, weil nach dem hl. Bonaventura unser seraphische Orden der vortrefflichste und vollkommenste von allen ift (In qq. sup. Reg. qu. 13.). Weil also nach dem hl. Evangelium derjenige, der die Sand an den Pflug gelegt hat und wieder hinter fich fieht, das heißt, wer Soheres versprochen und zum Geringeren herabsteigt, zum Reiche Gottes nicht tauglich ift, - so barf aus diesem Orden Niemand zu einen anderen übergeben.

Es hat zwar Papst Martin V. den Mendifanten ge= stattet, zu den Karthäusern überzutreten, auch gegen den Willen der Oberen, nachdem man dieselben zuvor um Er= laubnis gefragt hat. Aber Innocenz VIII. hat hernach durch ein eigenes Dekret verboten, daß kein Orden einen Minder= bruder von der Observang aufnehmen könne ohne rechtmäßige Erlaubnis des General= oder Provinzial=Ministers, wie P. Hieronymus a Politio berichtet (in. cap. 2. reg. n. 87.). Deshalb bleibt für einen Minderbruder, ber in diesem Orden seine Profeß abgelegt hat, das obige verbictende Gebot der hl. Regel in seiner vollen Kraft. Jedoch hat der Orden das Recht, ein Mitglied auch nach der feierlichen Profeß auszuftogen, wenn dasselbe wegen grober Bergeben wiederholt bestraft wurde und sich doch nicht bessert. Ein Arzt schneidet ja auch, wie Hugo de Dina fagt, ein faules Glied ab, um ben gangen Leib heilen oder erhalten zu fonnen. Es folgt weiter in der Regel:

"Tene, weldje den Gehorsam schon gelobt haben, sollen einen Rock mit der Kapuze und einen auderen ohne Kapuze haben, wenn sie ihn haben moller."

Durch diese Worte, die einem Gebote gleichkommen, wird allen Prosessen verboten, ohne Not und ohne rechtmässige Dispens ihrer Oberen mehrere Aleider zu tragen, als einen Oberhabit und einen Unterhabit. Wer also ohne Not außer dem Oberhabit zwei Unterhabite trüge, würde nach der Lehre des hl. Bonaventura schwer sündigen.

Bu dem Oberhabit gehört auch die Rapuze. Es ift aber nicht notwendig, daß die Rapuze an den Habit festgenaht sein muffe, wie es P. Zacharias Boverius und manche andere auslegen; sondern es genügt, daß man die Rapuze mitsamt dem Sabite trage. Rein Wort in der Regel deubet an, daß man diese Vorschrift anders verstehen muffe. Dbschon es nämlich in der Regel heißt, fie follen einen Rock mit der Rapuze haben, so ist das Wörtchen "mit" nicht fo aufzufaffen, als ob die Rapuze an den Sa= bit genäht sein muffe; denn sonst mußte man auch die Worte des Testamentes: "wir waren zufrieden mit einem... Rod mit dem Gürtel und Femoral" gerade fo verstehen, nämlich daß der Gürtel und das Femoral an den Habit befestigt sein musse, - was boch unfinnig und lächer= lich ift. Darum ist es unvernünftig und unftatthaft, wenn P. Bovering behauptet, daß das Rleid eines Minderbruders wesentlich bestehe in einem Rock mit einer angenähten langen Rapuze, wie es die PP. Kapuziner tragen, und daß alle Minderbrüder fraft ihrer Regel gehalten find, eine folche Rapuze zu tragen. Denn daraus würde fich ergeben, daß ein fo großer Teil des Franziskanerordens, der fich mit Vorzug Orden der Minderbrüder nennt, die Regel in einem wichtigen Bunkte nicht beobachtete, was man offenbar ohne ein großes Unrecht nicht behaupten fann.

Papft Johannes XXII. hat fraft des Gehorsams und unter Strafe der Exfommunikation allen Minderbrüdern geboten, daß sie jenen Habit als das wahre und richtige Orbenskleid zu tragen hätten, welcher ihnen von bem Generalsober Provinzialminister vorgeschrieben wird (Bulla Quorundam exigit.). Hieraus ergiebt sich, daß jene Form des Habites für die Minderbrüder die wahre und rechte ist, welche von dem Päpstlichen Stuhle als solche erklärt wird, mag dieselbe im Ansang des Ordens so oder anders gewessen sein. Dem Päpstlichen Stuhle steht es vor allem zu, alle aufsteigenden Zweisel über die Regel aufzuklären; und darum ist es unstatthast, darüber weiter zu disputieren, ob wir wohl den wahren Habit der Minderbrüder haben oder nicht.

Aus dem Gefagten mache ich nachstehende Folgerungen: Erstens, wir beobachten unsere Regel in diesem Buntte vollkommen, wenn wir nur einen Unterhabit und einen Oberhabit mitsamt der Rapuze tragen, was allezeit gestattet ift. Ebenfo ift auch von Beginn bes Orbens an ber Mantel geftattet gewesen, wie Papft Innozens XI. erklärt hat. Der Grund hiervon liegt aber nicht etwa darin, daß man den Mantel anftatt eines Unterhabites rechnen könnte, wie P. Boverius und andere es erklären. Wenn dies der Fall wäre, fo würde ja der hl. Bater die Unwahrheit gefagt haben, wenn er in seinem Testamente spricht: "Wir waren zufrieden mit einem von innen und außen geflickten Rock... und wollten nicht mehr, d. h. keinen zweiten Rock haben". Denn es ift boch sicher, daß der hl. Franziskus auch einen Mantel getragen hat, und auf diese Weise hatte er bann zwei Röcke gehabt.

Mich wunderts nur, daß einige gerade in diesem Buntste so ängstlich sind, während sie sich doch keine Skrupel daraus machen, ein Unterkleid unter den Habit zu nähen und dann noch gleichzeitig einen zweiten Unterhabit zu trasgen, oder den Mantel, welchen sie für einen Unterhabit rechnen. Denn was verschlägt es, ob der eine Rock in den

Habit hineingenäht ist oder nicht, wenn sie doch thatsächlich zwei Unterhabite tragen? Oder, wenn man zwei incinander genähte Unterhabite statt eines einzigen tragen darf, wozu braucht man dann noch überhaupt die Dispens der Oberen, welche doch die Päpste Rikolaus III., Klemens V. und Urban VIII. hierfür verlangen?

Zweitens, die Brüder dürsen auch ohne Dispens einen Hut ober eine andere Kopsbedeckung außer der Kapuze gebrauchen; denn diese kann man nicht unter die Kleidungsstücke rechnen, weil sie nur dazu dient, die Reisenden wider Regen und Hitze zu schützen. Nichtsdestowenignr müssen sie Brüder hierbei vor aller Sonderbarkeit oder Eitelkeit hüten; denn, sagt Hugo de Dina (cap. 2. § 5. n. 7.) "deswegen hat der hl. Franziskus seinen Brüdern nicht gestattet öffentlich eine Kopsbedeckung zu tragen, weil sich bisweilen eine eitle Hoffart darin kund giebt." In manchen Provinzen ist darum das Tragen einer Kopsbedeckung verboten.

Drittens, ein Minderbruder fündigt schwer, wenn er ohne rechtmäßig erhaltene Dispens auf dem blogen Leibe ein hemd oder Schweißtuch von Leinwand oder einem ahn= lichen Stoffe trägt, auch wenn die Armel abgeschnitten mä-Der Grund bavon ift, weil folches nicht nur gegen die Regel, sondern auch gegen das firchliche Recht verftößt. Gegen die Regel ift dies, weil diese befiehlt, daß die Rleider von Tuch, d. h. von Wolle fein follen. Dies geht aus jenen Worten hervor, die über die Probekleider der Movigen handeln, wo der Ausdruck pannos probationis gebraucht wird. was offenbar Tuch= oder Wollkleider bedeutet. aber sollten die Movigen in ihrer Prüfungszeit nur Rleider von Wolle tragen dürfen, wenn es ihnen nach der Brofek geftattet ware, Leinwand zu tragen? In biefem Ginne ha= ben sich auch mehrere Generalkapitel ausgesprochen. Es ift auch gegen bas fanonische Recht, weil bieses allen Religio=

sen ben Gebrauch von Linnen verbietet (De statu Monach. cap. Cum ad monast.).

Viertens, es ist wider die Regel, wenn man ohne rechtmäßige Dispens außer dem Unterhabit noch andere Unterkleider trägt, auch wenn dieselben von Bolle oder einem ähnlichen Stoffe angesertigt wären. Der Grund ist, weil nach dem Bortlaut der Regel den Brüdern außer dem Obershabit kein anderes Kleid gestattet ist, als nur ein Unterhabit, wie es Papst Nikolaus III. (art. 7. n. 1.), Klemens V. (cap. 3. n. 1.) und auch Urban VIII. (Bulla Sacrosanctum) ausdrücklich erklärt haben. Auch die Generalkonstitutionen (n. 102.) erklären dies für unerlaubt; und darum darf man nicht der Ansicht des P. Servatius Myricanus solgen, der den Gedrauch eines solchen Unterkleides für zuslässig hält.) Die darauf bezügliche Dispens Julius II. ist, weil gegen die Reinheit der Regel verstoßend, vom Papste Urban VIII. in der genannten Bulle zurückgenommen worden.

Fünftens, diejenigen fündigen ebenfalls gegen die Regel, welche zwei Habite haben und dieselben aus Bequems lichkeit, ohne Not und ohne Erlaubnis abwechselnd tragen, den einen des Tags, den andern des Nachts, oder den einen an Sonns und Feiertagen, den andern an Werktagen, den einen im Hause, den andern draußen. Es scheint aber, daß dies mehr gegen das sechste Kapitel ist, wo uns aller Übersluß verboten wird, wie es daselbst noch gesagt werden wird.

Es ist wohl zu merken, daß ich jedesmal gesagt habe: ohne Rot, ohne rechtmäßige Dispens, ohne Erslaubnis der Obern. Denn Nikolaus III. und Klemens V. hat es dem Urtheile der Obern anheim gegeben, wie viele Kleider die Brüder tragen dürfen, ihnen aber auch die Berantwortung dafür auferlegt. In diesem Punkte müssen sich also die Brüder, gleichwie in allen andern zweiselhaften

Dingen, nach bem Urteile ber Obern richten, was auch ber hl. Bernardin als Generalvikar ber Observanten in einem Schreiben allen Untergebenen eingeschärft und anbesohlen hat.

"Und die durch Not gezwungen werden, dürfen Schuhe tragen."

Durch diese Vorschrift, die einem Gebote gleich kommt, wird allen Brüdern unter schwerer Sünde verboten, lederne Schuhe, die den ganzen Fuß bedecken, zu tragen, es sei denn, daß sie durch Not dazu gezwungen würden. Das ist die übereinstimmende Lehre aller Regelerklärer. Der Grund hiervon ist, weil das Tragen der Schuhe nur denen gestattet ist, welche durch die Not dazu gezwungen werden; mithin ist es also außer den Fällen der Not verboten.

Um dicses Regelgebot wohl zu verstehen, ist folgendes zu merken:

Erstens, unter dem Ausdruck Schuche tragen wird nur das längere Tragen derselben verstanden. Wenn man also dieselben nur für ganz kurze Zeit anzieht, um die Füße zu trocknen, nach der Reise etwas auszuruhen, oder um die hl. Messe zu lesen, so heißt das nicht Schucke tragen und ist auch dieses nicht durch die Regel verboten.

Zweitens, das Wort Schuhe kann auf zweierlei Weise verstanden werden: Erstens von einer Fußbekleidung, die aus Leder oder einem ähnlichen Stoffe gemacht ist und den Fuß oberhalb ganz bedeckt. Solche Schuhe ohne Not tragen, ist nach Aussage aller Regelerklärer eine Todsünde. Zweitenskann man es verstehen von allem, was den Fuß irgendwie bedeckt, mag dies von Tuch, Filz, Wolle oder einem anderen Zeuge sein. Von letzteren sagt der hl. Augustin (lib. 2. de consensu Evang. cap. 30.) daß sie eigentlich keine

Schuhe genannt werden können, wenn fie nicht ben gangen Fuß bededen. Gine folche Fußbekleidung ift zwar auch ge= gen die Regel oder jum mindesten gegen die vollkommene Bevbachtung der Regel, aber nicht so ftreng verboten, als bie erste Art. Gleichwohl meint P. Luengo (in cap. 2. controv. 7. sect. 1.) und einige andere von ihm angeführ= ten Auftoren, daß biefelbe ebenfalls unter ichmerer Gunde verboten ift. Der hauptsächliche Grund für diese ihre Mei= nung ift dieser, daß Papst Urban VIII. in der Bulle Sacrosanctum unter anderem erklärt hat: "Alle Brüder find nach der Regel und nach den Päpftlichen Erklärungen gehalten in fogenannten Ralepodien ober offenen Sandalen einher ju gehen, und dürfen ohne Erlaubnis feine andere Bedeckung ihrer Fuße gebrauchen, sei dieselbe von Tuch oder einem anderen Zeuge." Nichtsbestoweniger antworte ich hierauf, daß die zweite Art der Fußbekleidung wohl wider die Re= gel fei, aber nicht fo ftreng verboten ift, wie lederne Schuhe, weil nur diese im eigentlichen Sinne Schuhe genannt werden fönnen.

Aus dem Gesagten ergiebt sich folgendes:

Erstens, wer ohne große Not Socken ober Strümpfe trägt, die den ganzen Fuß bedecken, begeht nur eine läßliche Sünde. Der Grund ist, weil dieselben keine eigentlichen Schuhe und darum auch nicht so streng verboten sind.

Zweitens, offene Sandalen, auch wenn sie die Ferse ganz bedecken, sind durch die Regel nicht verboten. Der Grund davon ist, weil sie keine Schuhe sind und auch nicht zu denselben gezählt werden können. Auch die Apostel haben Sandalen getragen (vgl. Mark. 6, 9.), während doch Christus der Herr ihnen verboten hat, Schuhe zu tragen (Matth. 10, 10.). Darum wird die Regel sowohl von jenen bevbachtet, welche Sandalen, als auch von jenen, welche sogenannte Kalepodien (oder Holzschlen) tragen, und keiner kann den

anderen hierin verurteilen. Ebensowenig sind auch die Halbstrümpfe verboten, weil sie keine Schuhe sind, auch nicht den Fuß bedecken, sondern hauptsächlich zur Wahrung der Ehrbarkeit getragen werden.

Drittens, um Schuhe tragen zu dürfen, wird nicht etwa eine geringe, sondern eine zwingende Not erfordert, bie aus einer rechtmäßigen Ursache hervorgeht, wie z. B. hohes Alter, Krankheit und Schwäche, geschwollene Füße u. dral. Ferner dürfte man Schuhe tragen, wenn die Ralte zu groß, ober die Begend fo rauh und fteinicht ware, daß man sie mit bloßen Füßen nicht passieren könnte, ohne sich zu verletzen; und endlich, wenn man eine notwendige Reise oder ein vom Gehorsam aufgetragenes Geschäft ohne Schädigung der Gesundheit nicht mit blogen Füßen ausführen fonnte. So lehrt Hugo de Dina und die vier Magiftri. Darum ift die gewöhnliche, mäßige Kälte oder die bloße Furcht vor Erkrankung noch kein hinreichender Grund, um Schuhe tragen zu dürfen. Sugo de Dina meint fogar, baß man lieber manche Dinge unterlassen oder aufschieben solle, bevor man sich von einer Regelvorschrift dispensiert, die unsere Vorfahren so streng beobachtet haben.

Wenn die Brüder ihre Oberen befragen können, ober wenn sie Zweisel haben, ob die gegenwärtige Not hinreicht, um Schuhe tragen zu dürsen, so sollen sie sich an die Obern wenden, da es jenen allein zusteht, hierin zu dispensieren. Klemens V. sagt (art. 5. n. 3.) in Bezug hierauf: "Dem Urteile der Minister, Kustoden und Guardiäne überlassen wir cs in gleicher Weise, (nämlich mit Belastung ihres Gewissens,) zu erklären, wann und in welcher Not die Brüder Schuhe tragen dürsen." Wenn man aber den Obern nicht fragen kann, wie z. B. auf einer Reise, dann genügt es die Überzeusgung zu haben, daß ein rechtmäßiger Grund vorhanden sei. In den von der Regel gebotenen Punkten ist nämlich die

Dispens von seiten der Obern mehr als eine Erklärung, benn als eigentliche Dispens anzusehen.

Biertens, um Strümpfe ober eine ähnliche Fußbekleis bung tragen zu dürfen, wird nicht eine gleich große Not erfordert, wie bei den eigentlichen Schuhen. Je mehr eine Fußbekleidung zu den eigentlichen Schuhen gerechnet werden muß, desto größer muß auch die Not sein; deswegen genügt eine geringere Not, um das Tragen von Strümpfen und Socken zu gestatten, als dies bei den Schuhen der Fall ist.

Die Obern müssen barum gar wohl auf die Brüder achthaben, und wenn sie bei ihnen eine wirkliche Not vorssinden, sollen sie nicht ängstlich sein im Dispensieren. Auf der anderen Seite aber sollen sie nicht zu weit gehen und leichtsinnig etwas gestatten, was ihr eigenes Gewissen des schweren würde. Die Brüder aber, welche gezwungen sind, eine Fußbekleidung zu tragen, sei es Strümpse ober Schuhe, je nach der Not, können sich hierin bei dem Urteil ihrer Obern beruhigen. Denn Hugo de Dina sagt: "Wer im Falle der Not Schuhe trägt, beobachtet die Regel ebenso gut, wie derzenige, welcher außer dem Notsalle ohne Schuhe einhergeht".

Fünftens, diejenigen, welchen gestattet wurde Schuhe zu tragen, dürfen von dieser Erlaubnis nicht länger Gebrauch machen, als die Not es erfordert. Wer aus einem besonderen Grunde oder für eine bestimmte Zeit Erlaubnis erhalten, Schube oder Strümpse zu tragen, darf dieselben nur solange tragen als die betreffende Not andauert und nicht länger. Aus serdem sollen diejenigen, welche Dispens zum Schuhe tragen haben, so wenig als möglich in die Öffentlichkeit gehen, das mit sie keinen Grund zum Ärgernis geben. Es ist auch keine Heuchelei, wenn man mit Erlaubnis des Obern auf seiner Zelle etwas trägt, was man im Konvente nicht tragen soll, oder wenn man es wohl im Konvente thut, nicht

aber braußen. Manche Sachen barf man schicklich im Berborgenen thun, was aber nicht für die Öffentlichkeit paßt.

"Alle Brüder aber sollen schlechte Kleider tragen."

Tiese Worte kommen einem Gebote gleich; deshalb würden sich die Vorgesetten, wie auch die Untergebenen schwer versündigen, wenn sie kostbare und prächtige Kleider trügen. Denn das hl. Evangelium sagt, daß diejenigen, die kostbare Kleider tragen, in den Palästen der Könige sind (Luk. 7, 25.). Die geringe Beschaffenheit der Kleider bestimmt sich nach der Farbe, dem Preise und der in den verschiedenen Ländern häusig verschiedenen Anschauungsweise. Papst Klemens (cap. 3. n. 2.) überläßt das Urteil hierüber den Oberen, welche nach ihrem Gewissen in diesem Punkte entscheiden müssen; und Papst Johannes XXII. besiehlt streng den Untergebenen, daß sie sich dem Willen und dem Gutdünken der Obern hierin fügen sollen. Von denzenigen, die dies thun, sagt dieser Papst, kann man nicht behaupten, daß sie ihre Regel übertreten.

Die Brüder sind aber nicht gehalten, die allerschlechteste und geringste Kleidung zu tragen, und P. Wadding
bezeugt (tom. 1. annal. ad an. 1208. n. 5.), daß er ein
Stück von jenem Habit gesehen habe, in welchem unser hl.
Bater die hl. Wundmale erhalten, und daß dieser nicht so
rauh und schlecht gewesen sei, als die Kleider, wie man sie
jetzt in manchen Provinzen trägt. Wie sehr es jedoch gegen
die Absicht des hl. Baters gewesen ist, daß die Brüder weiche
und schöne Kleider trugen, hat er deutlich kund gethan, als
er den schönen Habit des Bruders Glias mit einer langen
Kapuze zu Boden warf mit den Worten: Auf diese Weise
sind die unechten Brüder des Ordens gekleidet.\*

<sup>\*</sup>Unmerkung des Herausgebers: Die Bahrheit dieser Begebenheit

Dies sollen jene wohl beobachten, die zu ihrer Entschuldigung vorbringen, daß das kostbare Tuch länger hält, als das schlechte. Denn der hl. Bater hat nicht gesagt, daß die Brüder haltbare, sondern daß sie schlechte Kleider tragen sollen. Ebenso sollen diesen Punkt diejenigen beachten, die recht weiche und zarte Kleider tragen; denn obschon dieselben manchmal — was den Preis und die Farbe angeht — nicht gerade kostbar zu nennen sind, verstoßen sie doch gegen jene äußere Strenge, die aus der Kleidung der ärmsten Keligiosen hervorleuchten nunß. Wie der hl. Lukas (a. d. a. St.) sagt, daß diesenigen, die kost ar e Kleider tragen, in den Häusern der Könige sind, so sagt unser göttlicher Heiland das gleiche von denen, die weiche und zarte Kleider tragen (Matth. 11, 8.). Es heißt weiter in der Kegel:

"Und sie mögen dieselben ausslicken mit Lappen von Säcken und anderem Beuge mit dem Segen Gottes.

Das ift eine Freiheit der Regel, durch welche den Brüsdern geftattet wird, ihre Kleider zu flicken mit Lappen von Säcken oder anderem Zeuge, d. h. mit Stücken von grober Leinwand oder Wollftoff, überhaupt mit Stücken alten, gestingen Tuches, wie der hl. Bonaventura sagt. Darum wird die Regel von denen, welche ihre Habite mit Lappen von Säcken flicken, nicht vollkommener beobachtet, als von jenen, die solches thun mit Stücken von altem Habitstuche. Ja es

wird von P. Bernard Christen O. Cap., dem Berfasser des Lebens des hl. Franziskus, in Abrede gestellt. Sie soll zu den vielen Bersleumdungen gehören, deren Opfer Br. Elias dis auf unsere Tage gesworden ist. — Bgl. Christen, Leben des hl. Franziskus von Usiis. 1. Aufl. Seite 220.

scheint, daß letzteres sogar mehr der Armut entspricht, weil man leichter Lappen von altem Tuche haben kann, als von Sackstoff, und weil man manchmal, um solchen Sackstoff zu bekommen, Zuflucht nehmen müßte zu geistlichen Freunden, was gegen das vierte Kapitel der Regel wäre, insoweit keine hinreichende Not dazu vorhanden ist.

Aus drei Gründen, sagt der hl. Bonaventura, wird bas Flicken ber Rleiber geftattet: Erstens, um befto voll= kommener die hl. Armut zu beobachten. Wenn die Kleider in etwa verschliffen oder zerriffen find, soll man nicht gleich daran benken neue zu verlangen, sondern foll bieselben durch Flicken außbessern; und dies ift eigentlich der hauptfächlichste Grund, weshalb das Flicken gestattet ift. Zweitens, um baburch ben leiblichen Bedürfniffen besser entsprechen zu können. Man barf zwar nicht zwei vollständige Habite ineinander nähen, wie schon oben gesagt worden ist; wohl aber darf man Stude Tuch aufober unternähen, um sich so beffer gegen die Ralte schützen zu können. Dies soll auch unser hl. Vater selbst gethan haben, wie Bisanus berichtet (lib. 2. de conform. p. 2). Drittens, barf man feine Rleider flicken, um fich beffer zu üben in ber Berachtung und Geringichätung feiner felbft. Und dies geschieht mit dem Segen Got= tes; benn wer sich selbst verächtlich macht in den Augen ber Welt, ber wird angenehm in den Augen Gottes, fagt ber hl. Bonaventura. Cbendarum muffen fich die Brüder hüten, daß sie nicht etwa durch auffälliges Flicken ihrer Rleider unter dem Scheine der Demut eitle Hoffart treiben. wurde dann geschehen, wenn fie hierin zu fehr auf ihrem eigenen Ropfe und Urteil befteben und ihre Rleider in fehr auffälliger Beise flicen, ober wenn fie in ihrem unbescheis benen Gifer alle anderen in bem geflickten und armseligen Buftande ihrer Rleider übertreffen wollten. Martin V. fagt deshalb in seiner Konstitution: "Obschon in der Kleidung der Minderbrüder die Armut und Rauheit hervorleuchten muß, so darf es doch nicht derart geschehen, daß sie bei den Menschen, von denen sie gesehen werden, Spott und Hohn erregen." Um dies zu vermeiden, müssen sich die Brüder hierin gänzlich den Anordnungen ihrer Vorgesetzten unterwerfen und sich dem von den Obern gebilligten Brauche anbequemen, wie dies deutlich erhellt aus den Erklärungen Klemens V. und Johannes XXII.

"Ich warne und ermahne sie auch, daß sie nicht verachten und richten jene Alenschen, welche sie weiche und schöne Kleider tragen, oder delikat essen und trinken sehen, sondern ein jeder richte und verachte vielmehr sich selbst."

Das ift eine Ermahnung, das Bose zu meiden. Gleichzeitig aber belehrt uns der hl. Bater mit diesen Worten, daß wir nicht nur einer rauhen und schlechten Rleidung, sondern auch einer geringen Kost uns bedienen sollen, und uns vor aller Leckerhaftigkeit in Speise und Trank hüten. Es geziemt sich, sagt der hl. Bonaventura, daß, je größer die Armut ift, desto schlechter und geringer auch die Speise fein soll. Und fürmahr, weshalb hätte auch St. Franziskus bie Brüder ermahnt, andere Menschen wegen ihrer weichen Aleidung und wegen ihres belikaten Effens und Trinkens nicht ju verurteilen und zu verachten, wenn fie fich felbft bergleichen Dinge für gewöhnlich geftatteten? Deshalb will uns ber hl. Franziskus mit den obengenannten Worten lehren, daß wir trot unserer rauben Rleidung und unserer geringen Rahrung uns hüten muffen, Diejenigen zu verurteilen, Die beffer gekleidet find und fich beffer ernähren. Weil ein jeber seinem Stande gemäß sich nähren und kleiben darf, so möge man keinen Menschen verurteilen, sondern lasse ihn nach seinem Stande leben; vielmehr möge ein jeglicher darauf bedacht sein, in seinem Stande die Armut und Demut zu üben. Gott gebe, daß diese Ermahnung des hl. Baters in den Herzen all seiner Kinder fest eingeprägt bleiben möge. Amen.

## Kurzer Inhalt des zweiten Kapitels.

In diesem Rapitel ift ein vierfaches enthalten:

- 1. Ein verbietendes Gebot, daß nämlich die Brüber, wels che im Orden Profeß gemacht haben, den Orden aus sich felbst nicht wieder verlaffen dürfen.
- 2. Bier Stücke, die einem Gebote gleich kommen. Diese find:
  - a) daß alles das, was in der Regel in betreff der Kleisdung der Novizen und Professen, sowie über die Aufsnahme und Profess der Brüder enthalten ist, als Gebot dieselben verpflichte;
  - b) daß die Brüder nicht mehr haben dürfen als zwei Röcke, einen mit der Kapuze und einen anderen ohne dieselbe;
  - c) daß sie keine Schuhe tragen dürfen, es sei benn, daß sie durch Not dazu gezwungen würden;
  - d) daß sie schlechte Kleiber tragen sollen.
- 3. Eine hl. Freiheit, daß nämlich die Brüder ihre Kleiber flicken dürfen mit Lappen von Säcken oder anderem Zeuge mit dem Segen Gottes.
- 4. Eine Ermahnung, nämlich, daß sie nicht richten und verurteilen sollen jene Menschen, welche sie weiche und kostbare Rleider tragen, oder delikat essen und trinken sehen, sondern daß vielmehr ein jeder sich selbst richten und verachten solle.



## Drittes Kapitel.

Von dem göttlichen Imte, vom Jasten, und wie sich die Priider auf der Reise verhalten sollen.

Nachdem der hl. Vater im vorigen Kapitel seinen Kinsbern ein Kleid gegeben, das sie als Diener des Gekreuzigten kennzeichnet, lehrt er sie im dritten Kapitel folgende drei Stücke: erstens, wie sie Gott loben und ehren follen, nämslich die Kleriker durch das göttliche Offizium, die Laienbrüsder durch das Vater unser; zweitens, wie sie durch Fasten sich abtöten; und drittens, wie sie auf ihren Keisen den Kächsten durch ihr gutes Beispiel erbauen sollen nach der Vorschrift des hl. Evangeliums. Er sagt also:

"Die Kleriker sollen das göttliche Amt nach Ordnung der heiligen römischen Kirche halten."

Diese Worte sind einem Gebote gleich zu achten und verpflichten unter schwerer Sünde einen jeden Chorprosessen (nach der scierlichen Proses) zur Abbetung der sieben kirch- lichen Tagzeiten, selbst wenn er noch keine höhere Weihe erhalten hat und zwar auf die Art und Weise, wie es die römische Kirche vorschreibt. Diejenigen sündigen also schwer, welche das ganze Vreviergebet eines Tages, oder auch nur einen beträchtlichen Teil desselben freiwillig und ohne Not

unterlassen. Es genügt auch nicht, daß sie die genannten Tagzeiten nach ihrem Belieben abbeten, sondern sie müssen es thun nach Ordnung der römischen Kirche, d. h. wie es die Rubriken des römischen Breviers anordnen. Daraus folgt:

Erstens: Ein Minderbruder, der freiwillig das Offizium betet nach dem Brauche einer an= beren Rirche, 3. B. nach bem Ritus ber Rarthäuser, Benediktiner, Rarmeliten u. f. w. genügt nicht fei= ner Pflicht und fündigt schwer nach der Lehre der vier Magistri und vieler anderer. Das ergiebt fich flar aus der Bulle Pius, V. die anfängt Quod a nobis. Der Grund ift, weil er sein Offizium nicht betet nach der Ordnung der römischen Kirche, wie es die Regel verlangt. Robriguez (quæst. Regul. q. 42. art. 8.) und mehrere andere sagen zwar, daß Papst Innozenz IV. den Brüdern, die sich au-Berhalb ihres Konventes befinden, geftattet habe, das Offizium mit anderen Klerikern, die nicht das römische Brevier gebrauchen, zusammen zu beten. Bassäus aber meint (ad verb. hor. can.), daß dies nur dann Geltung habe, wenn die Brüder kein römisches Brevier bei sich haben.

Zweitens: Ein Minderbruder sündigt schwer, wenn er wissentlich, aus Leichtsinn und ohne gerechte Ursache ein Offizium mit einem anderen vertauscht, z. B. wenn er das Offizium von einem Heisligen beten würde statt des Offiziums vom Sonntag oder von der Ferie. So lehrt Marchant (Tribunal. tom. 2. tr. 2. tit. 3.) und mit ihm viele andere. Der Grund davon ist, weil er das Offizium nicht betet nach Ordnung der römisschen Kirche, die für jeden Tag ein ganz bestimmtes Offizium vorschreibt. Sodann sagt unser hl. Bater in seinem Testamente: "Auch sollen alle anderen Brüder verpflichtet sein... das göttliche Amt der Regel gemäß zu verrichten. Sollten aber einige gesunden werden, die das göttliche Amt

nach Anweisung der Regel nicht hielten, oder es anders umsändern wollten, so sollen alle Brüder gehalten sein u.s.w." Wer also ein Offizium mit einem andern vertauscht, ändert die Ordnung der römischen Kirche, handelt gegen die Regel und die Meinung des hl. Vaters, welche dieser durch die erwähnten Worte genugsam kund gethan hat.

Ich habe aber gesagt: diejenigen, die es freiswillig, aus Leichtsinn vertauschen; und darum begehen jene keine schwere Sünde, die es aus Unwissenheit, Unachtsamkeit oder Vergeßlichkeit thun. Ferner habe ich gesagt: ohne rechtmäßige Ursache." Diese ist aber ganz gewiß vorhanden, wenn man denjenigen Teil des Breviers nicht hat, in welchem das betreffende Offizium enthalten ist, oder wenn man dem Chore beiwohnt, der ein anderes Offizium betet. Auch das kann man als rechtmäßigen Grund gelten lassen, wenn jemand sehr schlechte Augen hätte und darum das Offizium vom Sonntag oder von der Ferie nicht gut lesen könnte. So sehrt Marchant (loc. supr. cit.)

Drittens: Ein Minderbruder sündigt nicht, wenn er außerhalb des Chores das Officium parvum von der Mutter Gottes, die Buß-u. Gradualpsalmen, sowie das Totenoffizium an den hierfür bestimmten Tagen nicht betet. Der Grund ist, weil die Kirche zu diesen Offizien nicht unter Sünde verpslichtet, gemäß der Bulle Pius V., welche die genannten Gebete selbst im Chore nicht unter Sünde vorschreibt, mit Ausnahme des Muttergottes-Offiziums, — und dies auch nur in jenen Kirchen, wo dasselbe schon vor Veröffentlichung dieser Bulle (am 7. Juli 1568) im Chore regelmäßig gebetet wurde.

Es ift jedoch zu bemerken, daß dies nicht gilt von jenem Totenoffizium, welches am Allerseelentage zu beten ift; denn zu diesem ist man sowohl im Chore wie auch außerhalb besselben unter schwerer Sünde verpflichtet. Das Gleiche

gilt von der Allerheiligen- Litanei am Feste des hl. Markus und an den drei Tagen der Bittwoche, wie die Theologen insaesammt lebren.

Was das göttliche Offizium im Übrigen anbetrifft, so gelten für die Minderbrüder ganz dieselben Regeln und Verpflichtungen, wie für die anderen Kleriker, die zum römisschen Brevier verbunden sind. Nur fügt die hl. Regel noch hinzu:

"Mit Ausnahme des Psalteriums, weshalb sie Breviere haben können."

Diese Worte besagen, daß jener Text des Psalters ausgeschlossen sein soll vom Gebrauche der Brüder, dessen sich die Kardinäle nach der Übersetzung der Septuaginta bedienen und der ausschließlich in Rom in der Laterankirche im Gebrauche ist. Der hl. Vater hat dieses deswegen so angeordnet, damit sein Orden, der sich auf der ganzen Welt ausdreiten würde, sich auch in vollkommener Übereinstimmung besinden solle mit allen Kirchen, die der hl. römischen Kirche unterworsen sind. — Der Psalter, dessen wir uns zu bediesnen haben, ist derzenige, der in dem gewöhnlichen römischen Brevier enthalten ist, nach der Übersetzung der Vulgata.

Das bisher Gesagte gilt nur für die Kleriker;

"Die Laienbrüder aber sollen für die Matutin vierundzwanzig Vaterunser beten, für die Laudes fünf, für die Prim, Terz, Sext und Non, für jede dieser Horen sieben, für die Vesper zwölf, für die Komplet sieben."

Nachdem unser hl. Vater zuerst den Klerikern, die sich ben wiffenschaftlichen Studien widmen, die Art und Beise angegeben hat, wie sie Gott in- und außerhalb bes Chores burch das göttliche Offizium zu loben haben, unterweift er nun auch die Laienbrüder, die nicht gelehrt sind, wie auch fie den Herrn loben sollen durch das Beten des Bater unser. Dasselbe ift zwar ein furzes Gebet, dringt aber mächtig zum himmel empor, da es uns von Chriftus felbst als bas beste Gebet gelehrt wurde. Bu diesem Gebete sind nun die Laienbrüder gemäß der hl. Regel an jedem Tage unter schwerer Sünde verpflichtet. Obwohl Klemens V. dies Gebot nicht ausdrücklich unter ben fogenannten zwölf gleichgeltenden Geboten aufgeführt hat, und obschon die Regel nicht gerade einen streng verbindenden Ausdruck gebraucht. fo hat es doch der ganze Orden von Anfang an als ein wirkliches, die Laienbrüder schwer verbindendes Gebot angesehen. Der ehrw. P. Franziskus de Angelis, Generalmi= nister des Ordens, hat dies auch im Jahre 1523 mit papstli= cher Auktorität so erklärt, und barum bleibt kein Zweifel darüber mehr übrig. Der Grund aber, warum Klemens V. von diesem Gebote in seiner Erklärung feine Erwähnung thut, ift, weil ce miteinbegriffen ift unter ber Berpflichtung jum göttlichen Offizium, zu welchem auch die Laienbrüder verbunden find, wiewohl die Art und Weise dasselbe zu verrichten bei ihnen eine andere ift, als bei den Klerikern.

Hieraus ergiebt sich, daß ein Laienbruder, der entweber alle Bater unser, oder einen beträchtlichen Teil derselben freiwillig und ohne rechtmäßige Ursache ausläßt, schwer sündigt. Der Grund ist, weil die Laienbrüder ebenso gehalfind, die ihnen auferlegten Bater unser zu beten, wie die Klerifer das göttliche Offizium. Wie also ein Klerifer durch Unterlassung eines großen Teiles der Tagzeiten, z. B. einer kleinen Hore, oder was derselben gleichkommt, schwer sündigt,

so muß man das Gleiche auch von den Tagzeiten der Brüder sagen. Fedoch sind die Brüder, streng genommen, nicht gehalten, dem Bater unser das Ave Maria hinzuzusügen, da weder die Regel, noch die päpstliche Erklärung hiervon Erwähnung thut. Obschon es also die Brüder nach einer löblichen Gewohnheit bisher immer gethan haben und noch thun, so geschieht dies mehr aus Andacht und nicht so sehr, weil es Pklicht ist.

Die Laienbrüber sollen indeß wissen, daß die Regel ihnen deswegen ein kürzeres Offizium als den Klerikern vorschreibt, damit sie sich desto mehr üben sollen im innerlichen Gebete und in der Betrachtung, und damit sie sich um so eifriger durch ihre Handarbeiten dem Dienste der anderen Brüder widmen und so teilnehmen können an den Almosen, welche dem Kloster gespendet werden. Diesenigen aber, die nicht arbeiten wollen und die Zeit unnütz zubringen, sollen von den Vorgesetzten zur Arbeit angehalten werden, wie dies im fünsten Kapitel des weiteren wird gesagt werden.

Es heißt weiter in der Regel:

"Und sie sollen and, für die Verstorbenen beten."

Dieses Gebot gilt nur für die Laienbrüder, weil nämlich die Aleriker jedesmal schon beim Offizium für die Berstorbenen beten, wie dies in der Serena conscientia (quaest. 43.) hervorgehoben wird. Darum müssen die Laienbrüder außer den Tagzeiten noch besondere Gebete für die Berstorbenen verrichten, wie die meisten Regelerklärer behaupten. Indeß meine ich, daß sie nicht unter Todsünde dazu verbunden sind, obwohl doch eine gewisse Berpslichtung vorhanden zu sein scheint, da der hl. Franziskus hier seinen Willen so klar zu erkennen giebt. In der ersten, von

Innozenz III. approbierten Regel, sagt er im achten Kapitel, daß die Brüder täglich sieben Vater unser für die Verstorbenen beten sollen. Da aber die zweite Regel, zu welcher allein wir gehalten sind, nichts davon sagt, wie viel sie beten sollen, so wird es ihrem Gutdünken überlassen, falls nicht die Oberen ihnen etwas Bestimmtes vorschreiben.

Wie schädlich es ist, die von den Statuten vorgeschriesbenen Gebete für die Verstorbenen zu unterlassen, hat Gott einmal gezeigt bei dem gottsel. Johannes de Via, wie uns die Ordenschronik erzählt (p. 4. 1. 3. c. 36.). Derselbe war ein sonst gottesfürchtiger Mann, vernachläßigte aber die Gebete für die Verstorbenen. Nach seinem Tode erschien er einem Novizen und beklagte sich bitter über die überaus großen Peinen des Fegseners, welche er dafür zu erdulden hätte, und daß er aus denselben nicht eher befreit werden könnte, dis die Gebete, die er vernachläßigt, von anderen nachgeholt würden.

Ebenso muffen alle Brüder insgemein in ihren Gebeten ber verftorbenen Wohlthäter eingedenkt sein, damit sie nicht im Jenseits wegen ihres Undankes bestraft werden.

"Sie sollen fasten vom Feste Allerheiligen bis Weihnachten."

Durch diese Vorschrift, die einem Gebote gleich kommt, sind alle Brüder, die Proseß gemacht haben, unter Todsünde gehalten, vom Feste Allerheitigen dis Weihnachten zu fasten. Diese beiden Festtage selbst sind aber nicht miteinbegriffen, so daß man an ihnen nicht zu fasten braucht, es wäre denn, daß sie auf einen Freitag sielen, an dem die Brüder stets zu fasten verbunden sind, wie weiter unten noch wird gesagt werden.

Ich habe gefagt: "alle Brüber, die Profegge= macht haben," da niemand, welchen Alters er auch fei, bavon ausgenommen ift, es sei benn, daß er aus einem anderen Grunde, wegen offenbarer Not, nicht fasten könnte. Was die jungen Brüder anbetrifft, die noch nicht 21 Jahre alt find, so find dieselben verpflichtet, famtliche Regelfaften zu halten, weil fie durch ihr Gelübde versprochen haben, die ganze Zeit ihres Lebens die Regel zu halten. Dadurch haben sie eben auf die Befreiung von der Faste verzichtet, welche die Kirche jenen gewährt, die noch nicht 21 Jahre alt find. Wer sich der Regel unterworfen hat, muß auch bie von der Regel vorgeschriebenen Fasttage halten. Was aber die älteren Brüder anbelangt, die ichon über 60 Jahre alt find, so meine ich mit mehreren anderen Theologen, daß auch sie zu den Regelfasten verbunden sind, vorausgesett, daß sie noch gefund und rüftig sind, - obschon die Rirche in diesem Alter niemand mehr zum Fasten verpflichtet. Der Grand ift der nämliche, wie vorhin, da sie ebenso wie die jungen Brüder versprochen haben, alle Tage ihres Lebens die hl. Regel zu beobachten und nicht nur bis zu diesem oder jenem Lebensjahre. Darum muffen fie auch diefen Bnnkt ber Regel halten, es fei benn, daß fie wegen offenbarer Not es nicht mehr könnten.

P. Marchant ist allerdings hierin anderer Ansicht und meint (Tribunal. tom. 2. tract. 12. tit. 3. qu. 4.), daß ein Mann von 60 Jahren in der Regel nicht mehr im stande sein wird zu fasten, da man in diesem Alter meisstens kränklich und schwächlich ist. Doch wiederspricht dies der Erfahrung, indem viele 60jährige Männer noch frischer und kräftiger sind, als manche junge Leute von 17 bis 18 Jahren. Müssen nun letztere fasten, weil sie gelobt haben die Regel zu halten und auch fasten können, warum sollten dann die Alten, die es ebenfalls noch können, von der Faste

befreit sein, da sie boch die nämliche Regel gelobt haben? Bon denen aber, die wegen offenbarer Not nicht fasten können, spreche ich hier nicht.

Ich weiß zwar ganz gut, daß auf dem 44. Generalsfapitel des Ordens auf Befehl des Papstes Alexander VI. einige Statuten gemacht wurden, in denen es bei den Worten: "In Zeiten offenbarer Not sollen die Brüder zum leiblichen Fasten nicht verbunden sein" solsgendermaßen heißt: Dies sindet statt bei den Schwachen, Kranken, älteren und jungen Brüdern (art. 2. de jej.). Darauf antworte ich, daß man dies nur von jenen jüngeren und älteren Brüdern verstehen dürfe, denen daß Fasten eine nicht unbedeutende Krankheit zuziehen würde, wie dies daß Kapitel selbst rücksichtlich der jungen Leute, die noch nicht 21 Jahre alt sind, erklärt hat.

Wenn jemand einwenden wollte, daß die Brüder zu den Fasttagen der Regel auf die gleiche Weise verpflichtet sind, wie zu den Fasttagen der Kirche, so gebe ich ihm hierauf zur Antwort, daß dies nur gilt von der Art der Speisen, die wir an Fasttagen gebrauchen dürsen, und nicht von den Personen, welche zum Fasten verpflichtet sind. Wenn auch einige Brüder aus irgend einem rechtmäßigen Grunde von den Fasten der Kirche entbunden sind, so sind sie dadurch noch keineswegs von den Fasttagen der Regel befreit, die sie alle Tage ihres Lebens zu halten gelobt haben.

In betreff bes Fastens ist noch zu bemerken, daß die Brüder sich dabei richten müssen nach der Gewohnheit des Landes, in dem sie wohnen, d. h. die Brüder müssen auf die Art und Weise fasten, wie es die anderen Leute an demselben Orte zu thun pslegen. Wo es darum Brauch ist, daß man sich an Fasttagen der Eier und Milchspeisen enthält, müssen es auch die Brüder thun, welche daselbst wohnen. Wo hingegen die genannten Speisen gestattet sind,

wie dies in Deutschland und in anderen Ländern der Fall ift, dann dürfen sie auch die Brüder genießen. So lehren die 4 Magistri, Hugo de Dina, Miranda, Portel und viele andere gegen P. Ludovikus von Paris; und dies wird auch durch die neuen Generalkonstitutionen bestätigt (n. 173.).

"Die Faste aber, welche um heilige Dreikönigen anfängt und vierzig Tage nacheinander fortwährt, welche zwar der Herr durch sein heiliges Fasten geheiligt hat, sollen sie zu halten nicht verbunden sein; diesenigen aber, welche sie freiwillig halten, sollen vom Herrn gesegnet sein."

Das ist eine Freiheit der Regel; und darum dürfen die Obern ohne rechtmäßige Ursache die Brüder zu dieser Faste nicht zwingen, aber ebensowenig sie von derselben abhalten. Wenn sie jedoch einen vernünstigen Grund hierzu haben, so sind die Brüder verbunden, hierin den Obern, wie auch in allen anderen Stücken, einfältig zu gehorsamen. Es wäre billig, daß ein jeder, der stark und rüstig genug dazu ist, diese Faste mit besonderer Andacht hielte, sowohl, um hierdurch Christum nachzuahmen, der diese Faste durch sein eisgenes Beispiel in der Wüste geheiligt hat, als auch um den Segen des hl. Baters zu erlangen, den derselbe allen Brüsdern, welche diese Faste halten, verleihen wird.

Hier ist zu bemerken, daß derjenige, welcher diese Faste richtig zu halten gedenkt, sich all jener Speisen enthalten muß, die an den gewöhnlichen Fasttagen verboten sind. Es wäre also keine vollgültige Faste, wenn man des Mittags Fleisch und am Abend eine Kollation von Fastenspeisen nehmen würde, sondern man muß sich während des Tages mit

einer Mahlzeit in Fastenspeisen begnügen. Der Grund ist, weil unser hl. Vater von dieser Faste in der nämlichen Weise redet, wie von den anderen Fasttagen, die uns unter Sünde verpslichten, an denen man sich auch gänzlich der Fleischspeissen enthalten und mit einer einzigen Mahlzeit begnügen muß. Zum Troste einiger Brüder sete ich jedoch hinzu, daß man in dieser Faste mit Fett oder mit Schmalz zubereitete Speissen, wie z. B. Fleischbrühe nehmen darf, ohne die Faste zu brechen. Manche berühmte Theologen lehren nämlich, daß der Gebrauch des Fettes oder Schmalzes an solchen Tagen, an denen der Genuß von Siern gestattet ist, nicht unter Todssünde verboten sei und darum auch nicht gegen das Wesen der Faste verstoße. Indessen ist es sicherer und besser, sich auch davon zu enthalten, wenn es gut geschehen kann.

Was die Sonntage anbetrifft, welche innerhalb dieser vierzig Tage fallen, so sagen einige, daß man auch an die= fen fasten muffe; sonft wurde die Faste nicht vierzig, sondern nur vierunddreißig oder fünfunddreißig Tage dauern. hingegen bin bes Ansicht, daß man sich an diesen Sonntagen zweimal, jedoch nur mit Fastenspeisen fättigen barf. Der Grund ift ein vierfacher: Erstens, weil die Rirche bas gange Jahr hindurch nie am Sonntage zu fasten gebietet, ja dies fogar eine Zeitlang unter Strafe verboten hat. Zweitens, weil die Regel auf die gleiche Weise vorschreibt, man solle fasten von Allerheiligen bis Weihnachten, ohne einen einzigen Tag auszunehmen: - und bennoch fasten wir nicht an ben Sonntagen mahrend dieser Zeit. Drittens, weil das Generalfapitel vom Jahre 1500, von dieser Faste redend, hinzufügt: ausgenommen find die Sonntage, an benen man nicht zu fasten pflegt. Viertens endlich, weil dies in den meisten Provinzen so üblich ift. Wenn auch jemand hierin anderer Ansicht ift, so halte ich boch dafür, daß es genügt, vierzig Tage hindurch fo zu faften, wie es die Rirche für gewöhnlich

befiehlt, b. h. daß man am Sonntage zwar kein Fleisch essen, aber sich mehrmals sättigen dark.

"Die andere vierzigtägige Laste aber, welche bis Ostern danert, sollen sie halten."

Diese Worte kommen wiederum einem Gebote gleich; und es wird durch dieselben allen Brüdern, auch wenn sie noch keine 21 Jahre alt sind, unter Todsünde geboten, die allgemeine Faste von Aschermittwoch dis Ostern zu halten und zwar auf die Art und Weise, wie es die anderen Beswohner des betreffenden Landes zu thun pslegen.

Daß uns mit diesen Worten der Regel ein besonderes Gebot gegeben ift, diese Faste zu halten, ift allgemeine Unficht der Bater und Lehrer von Beginn des Ordens an. Der hl. Bonaventura fagt über biefen Bunkt folgendes: Der hl. Franziskus redet in der Reacl von drei Fasten: zwei von Diesen hat er ftreng befohlen, die dritte seinen Brüdern an= geraten. Ebenso sagen allgemein die Bater des Ordens: Die erfte und dritte Faste, von welcher die Regel spricht, sowie die Faste an den Freitagen ist geboten, die zweite hingegen nur angeraten. Obichon Klemens V. diese Faste nicht eigens aufzählt bei ben Punkten, welche einem Gebote gleichkom= men, so folgt baraus keineswegs, baß sie nicht unter bie Gebote falle, da derfelbe Papft an einer anderen Stelle ausbrudlich bemerkt, daß die Bruder zu diefer Faste auch durch ein Regelgebot und nicht bloß durch das allgemeine Rirchen= gebot gehalten find (art. 6.).

"Bu anderen Beiten aber sollen sie zu fasten nicht verbunden sein."

Diese Worte besagen, daß die Brüder kraft ihrer Resgel zu keiner anderen Faste verbunden sind, als zu den in der Regel ausdrücklich genannten. Durch das Kirchengebot sind sie jedoch noch zu einigen anderen Fasttagen verbunden. Hieraus folgt:

Erstens, diejenigen Brüder, die das einundzwanzigste Jahr vollendet haben, müssen auch an den Quatembertagen sasten, ferner an den Vigilkagen, an welchen auch die and deren Christen zu sasten verpflichtet sind. Den Grund hiersfür giebt Alemens V. an, indem er sagt (art. 6.): "Es ist nicht wahrscheinlich, daß der Ordensstifter, sowie auch der Bestätiger der Regel, der Papst, die Brüder hat befreien wollen von jenen Fasten, zu denen die übrigen Christen durch das allgemeine Kirchengebot gehalten sind."

Zweitens, die Brüder jedoch, die noch feine einund= zwanzig Jahre alt sind, oder die schon das sechzigste Jahr überschritten haben, find nicht unter Sunde verbunden an den Quatember= und Bigiltagen zu fasten, es sei denn, daß dieselben auf einen Freitag oder in die große Fastenzeit vor Ostern fallen. So lehren es Corduba (c. 2. qu. 2. p. 3.), a Politio (in c. 3. n. 52.) und noch mehrere andere. Der Grund ift, weil sie hierzu weder durch die Regel, noch durch das Kirchengebot verpflichtet find; — nicht durch die Regel, ba dieselbe sagt: zu anderen Zeiten (die nicht in ber Regel angeführt find) find fie zu fasten nicht verbun= ben; — und auch nicht durch das Kirchengebot, da dieses niemanden vor dem einundzwanzigsten und nach dem sechzig= ften Lebensjahre zum Faften verpflichtet. Weil ferner Rlemens V. fagt, daß die Brüder zu den genannten Faften gerade fo gehalten find, wie die übrigen Chriften, fo gilt das auch ohne Zweifel in Bezug auf das Alter, in welchem die Berpflichtung eintritt.

Außer den Faften von Allerheiligen bis Beihnachten

und von Aschermittwoch bis Oftern find also die Brüder zu keiner weiteren Faste mehr verbunden, als

## "nur an Freitagen."

Diese Worte der Regel kommen gleichsalls einem Gestote gleich und verpflichten alle Brüder unter schwerer Sünde an allen Freitagen des ganzen Jahres zu fasten, keinen einszigen ausgenommen. Das ist von Anfang des Ordens an so verstanden und gehalten worden. Hieraus folgt:

Erstens, die Brüder müssen auch am Weihnachtsseste sasten, wenn dasselbe auf einen Freitag fällt. Der Grund ist, weil die Regel keinen einzigen Freitag ausnimmt. Das Gleiche hat auch Honorius III. erklärt, indem er sagt (in decret. de observ. jej. cap. ult.): "Alle diejenigen, welche nicht etwa durch ein Gelübde oder durch ihre Regel geshalten sind, dürsen am hochheiligen Weihnachtstage nach Brauch der allgemeinen Kirche Fleisch essen." Aus diesen Worten ergiebt sich, daß es denjenigen nicht gestattet ist, die durch ein Gelübde oder Regelgebot gebunden sind, wie das bei den Minderbrüdern der Fall ist. Hätte der heilige Franziskus seine Brüder an diesem Tage vom Fasten bestreien wollen, dann hätte er diesen Tag auch eigens ausgesnommen, wie er es in der Regel für die Klarissen (c. 3.) und für die Terziaren (c. 5.) gethan hat.

"Bu Beiten offenbarer Not sollen jedoch die Brüder zum leiblichen Fasten nicht verbunden sein."

Diese Worte besagen folgendes: Obschon die Brüder an all den oben genannten Tagen zum Fasten unter schwerer

Sünde gehalten sind, so brauchen sie doch in Zeiten offensbarer Not durchaus nicht zu fasten. Die Not ist aber dann eine offenbare, sagt Hugo de Dina, wenn niemand, und vor allem nicht der Obere dieselbe bezweiselt. Die vier Magistri lehren, daß eine solche offenbare Not herkommen könne von hohem Alter, Krankheit und Schwachheit, manchsmal auch von großer Mühe und Arbeit. Wenn das der Fall ist, dann brauchen die Brüder nicht zu fasten, auch wenn sie keine Dispens von den Obern erlangt hätten. In diesem Falle verbindet sie nämlich die Regel nicht, wie sich klar ergiebt aus den Worten: "in Zeiten offenbarer Not sollen die Brüder zum leiblichen Fasten nicht gehalten sein."

Ist es aber zweifelhaft, ob eine wirkliche Not vorhansben ist, dann müßte man, salls es gut geschehen kann, seinen Obern um Dispens ersuchen. Der Obere ist in diesem Falle gehalten, eine wirkliche Dispens zu geben und darf es nicht etwa dem Untergebenen auf dessen eigene Verantwortung ansheimstellen, — da er ja die Vollmacht hat vom Fasten zu dispensieren und auch den Genuß von Fleisch zu gestatten, wenn es die Not ersordert.

Hierbei ist aber noch folgendes zu merken: Derjenige, welcher rechtmäßige Dispens erhalten hat zum Fleischessen, nur weil er keine Fischspeisen vertragen kann, ist dadurch noch nicht vom Fasten selbst dispensiert. Hätte er aber die Erlaubnis zum Fleischessen wegen Kränklichkeit oder Schwäche erhalten, dann dürste er auch zweimal des Tages sich sättigen, da für ihn eine Notwendigkeit vorliegt, die ihn auch vom Fasten entbindet. Dies ist die allgemeine und sichere Lehre der Theologen.

Es könnte auch jemand fragen, ob für eine Dispens von der Regelfaste ein wichtigerer Grund vorhanden sein müsse, als bei einer Dispens von der kirchlichen Faste. Ich möchte biese Frage mit Rein beantworten aus dem Grunde, weil die Regelgebote den Brüdern keine größeren Berpflichtungen auflegen, als die Kirchengebote den Christen. Die Regel fordert zur Befreiung vom Fasten zwar eine offen bare Not, aber durchaus keine größere Not, sondern nur eine solche, die man nicht bezweiseln kann — und das Gleiche wird auch bei der Dispens von der kirchlichen Faste verslangt. Das ist die gemeinsame Lehre der Regelerklärer, sagt P. Luengo (in c. 3. controv. 9.) und noch mehrere andere von ihm angeführten Auktoren.

Soviel über die Fasten der Minderbrüder. Was nun die Art und Weise angeht, wie die Brüder durch die Welt einhergehen sollen, so heißt es in der Regel:

"Ich rate aber, warne und ermahne meine Brüder im Herrn Tesu Christo, daß sie auf ihren Reisen mit einander nicht zanken, noch wortstreiten, noch andere benrteilen und richten."

Dies ist eine Ermahnung, das Böse zu meiden, aus der wir zugleich entnehmen können, wie es der Wunsch unseres hl. Baters ist, daß die Brüder nicht ohne Begleitung in die Welt hinausgehen sollten. Es geschieht dies nach dem Beispiele Christi, der seine Jünger immer nur zu zweien in die Städte schiekte, in welche er selbst kommen wollte (Luk. 10, 1.). Darum ermahnt er auch seine Brüder, daß sie nicht zanken sollen unter einander und noch viel weniger mit weltlichen Personen. Auch sollen sie nicht wortstreiten, indem sie halsstarrig auf ihrer eigenen Ansicht und Meinung beharren, noch auch andere beurteilen und sie verachten, als ob dieselben ein unordentliches Leben führten. Im Gegenteil sollen sie mit aller Sanstmut die Sünder vom Bösen abzus

bringen suchen, und burch ihren erbaulichen Wandel alle zum Guten anleiten. Darum setzt er hinzu:

"Sondern daß sie sanstmütig, friedsertig und bescheiden, mild und demütig seien, und jedem anständig, wie es sich geziemt, begegnen."

Dies ift eine Ermahnung, Gutes zu thun, auf baß wir Gott dem Allmächtigen angenehm werden und den Nächsten durch ein tugendhaftes Leben erbauen. Dies geschieht bann, wenn wir zunächst fanftmütig find und uns wegen ber Gunden und Unvollkommenheiten irgend eines Menschen nicht aufregen laffen. Dann muffen wir friedfertig fein, niemanden erzürnen, noch ben Samen der Zwietracht unter ben Menschen ausfäen, was ja die eigentliche Beschäftigung Satans ift. Bielmehr follen die Kinder des hl. Franziskus bie driftliche Liebe bei allen Menschen zu befördern suchen, bescheiben sein in ihren Sitten, Worten und Werken, fo wie auch mild, indem fie ftandhaft den Born und alle Aufregung unterdrücken. Demütig follen fie ferner fein, b. h. nicht nach eigener Ehre verlangen, sondern das mensch= liche Lob und die eitle Ehre diefer Welt fliehen und fich felbst gering achten. Jedermann follen fie auftändig begegnen und mit ihm reden, wie es fich geziemt, b. h. wie es fein Amt und feine Stellung erforbert, und sich babei vor allen leichtfertigen, eitlen, unhöftlichen und ehrabschneiderischen Worten in acht nehmen. Deswegen sollen sie zu den Vorgesetzten mit der schuldigen Hochachtung reden, ebenfo mit Prieftern, welche uns das unbeflecte Lamm Gottes barreichen, das sich selbst geopfert hat am Stamme des Kreuzes und sich noch tagtäglich burch ihre Sande auf bem Altare opfert. Gin Gleiches gilt von den Bredigern und

Theologen, die uns nach den Worten des hl. Vaters Geift und Leben mitteilen. Mit den Alteren sollen sie verkehsen wie mit Vätern, und mit ihren übrigen Mitbrüdern wie mit Dienern des Allerhöchsten und darum alle verletzenden, spitzigen und verächtlichen Reden vermeiden. Einer muß dem anderen zuvorkommen mit Ehrerbietung und nie andere Reden sühren, als solche, die sich für einen Religiosen ziemen. Erbauliche Reden achtet der hl. Bonaventura so hoch, daß er sie als ein kräftiges Mittel zur Bewahrung der brüders lichen Liebe und als ein sicheres Zeichen eines guten Gewissens sowie eines edsen Geistes bezeichnet.

Jedoch nicht nur unseren Mitbrudern muffen wir mit Liebe, Hochachtung und Freundlichkeit begegnen, sondern auch den Leuten in der Welt. Die Geiftlichen muffen wir mit ehrerbietigen und bemütigen Worten anreden, die Vornehmen und Reichen mit Söslichkeit, jedoch ohne Gitelkeit, Beuchelei ober Riererei. Mit den Armen muffen wir fanftmutig und liebevoll verkehren; wenn fie uns lästig werden, oder etwas von uns verlangen, was wir ihnen nicht geben können, so muffen wir fie mit fanften, begütigenden Worten zu troften suchen. Es ift merkwürdig, wie die Weltleute durch einige milde und freundliche Worte eines Bruders erbaut werden. während sie durch die rauhen und unfreundlichen Antworten eines Pförtners oder Almosensammlers und anderer gar sehr geärgert werden. Daraus entsteht bann oft viel Unheil. indem fie glauben, daß im Rlofter alle Religiofen fo beschaffen find. Um schlimmsten ist es, wenn solche Fehler bei den Dheren bemerkt merben.

"Sie sollen aber nicht reiten."

Diefe Borfchrift tommt einem Gebote gleich, und es

wird burch dieselbe einem jeden Bruder unter Todfünde verboten, auf einem Pferde zu reiten, es fei benn, daß die Not es so erfordere. Dies ift allgemeine Lehre aller Regel= erklärer. Um dies Gebot gut und richtig zu verftehen, muß man bemerken, daß der Ausdruck reiten auf eine dreifache Weise verstanden werden kann. Erstens, wenn man auf einem Pferde sigend seine Reise macht; und bies ift unter schwerer Sünde verboten, falls nicht die Not es entschuldigt. Zweitens, wenn jemand auf einem anderen Tiere, 3. B. auf einem Gel ober Maultier figend feinen Beg gurucklegt. Drittens endlich, wenn man feine Reise macht in einem Bagen oder in einer Rutsche, welche von Pferden oder anderen Tieren gezogen wird. Die beiden letteren Arten zu reisen find zwar auch gegen die Regel, aber nicht fo ftreng verboten, wie die erste Art und Weise, obschon P. Luengo (in c. 3. controv. 10.) und mehrere von ihm angeführte Auktoren der Unsicht sind, daß auch dieses unter schwerer Sünde verboten fei. Ihr Grund ift, weil nach dem Willen des hl. Franziskus die Brüder ihre Reisen zu Fuß machen sollten gemäß dem Beispiele Jesu und seiner Jünger, ber ja auch immer zu Fuß gegangen ift und nur ein einziges Mal auf einer Cfelin geritten hat, nm eine Prophezeihung zu erfüllen. Hierauf antworte ich aber, daß das Reiten auf einem anderen Tiere ober das Fahren im Wagen auch wohl gegen die Regel, aber doch nicht so streng verboten ift, da durch den lateini= schen Ausdruck equitare nur das eigentliche Reiten auf einem Pferde bezeichnet wird.

Aus dem Gesagten ergiebt sich also:

Erftens, das Fahren in einem Wagen oder in einer Kutsche und dgl. ohne Not ift an und für sich nur eine läßliche Sünde. Der Grund ift, weil ein solches Fahren kein eigentliches Keiten auf einem Pferde und darum auch nicht so streng verboten ift, obschon es doch in etwa

gegen die Regel verstößt. Ich habe gesagt: an und für sich; denn wosern ein Oberer dies aus einem gewissen Grunde streng verboten hätte, entweder weil Ürgernis daraus entstehen könnte, oder weil man ohne Not Zuslucht zum Gelde nehmen müßte, dann könnte es schwer sündhaft sein. Darum sagt auch der hl. Bonaventura (in expos. Reg. cap. 3. n. 14.): "Die Brüder sollen nicht reiten und folgslich auch nicht fahren, weil dies größere Unkosten verursacht als das Reiten." Es müssen sich deshalb diesenigen wohl in acht nehmen, welche ohne rechtmäßigen Grund sich sahren lassen nud den zu geistigen Freunden Zuflucht nehmen und Geld besorgen, um damit den Fuhrmann bezahlen zu können.

Zweitens, zum erlaubten Reiten auf einem anderen Tiere ift kein so wichtiger Grund erforderlich, als wie zum Reiten auf einem Pferde. Und weil das Fahren im Wagen noch weniger ein eigentliches Reiten genannt werben kann, fo ist hierfür ein noch geringerer Grund ausreichend. Um aber auf einem Schiffe zu fahren, felbst wenn es zeitweise von einem Pferde gezogen würde, wird gar keine Not erfor= bert, wie alle Regelerklärer behaupten; und zwar zunächst. weil dies wohl niemand ein Reiten nennen wird; bann weil die Schiffe ein Beforderungsmittel auch für die armeren Bolklelaffen find; und endlich, weil auch Chriftus und feine Junger auf einem Schifflein gefahren find. Wenn ein Schiff zufällig von einem Pferde oder anderen Tiere gezogen wird. so ändert das nichts an der Sache. Ebenso ist es uns nach papftlicher Ertlarung geftattet, aus einem vernünftigen Grun= be und mit Erlaubnis ber Obern mit der Gifenbahn fahren; wir muffen aber in der Wahl ber Fahrklaffe auf unsern Stand Rücksicht nehmen (Const. Gen. n. 199.).

Bemerkenswert ift ber Ausspruch von Hugo de Dina, welcher sagt: Obschon es die Regel nicht so streng verbietet, sich in einem Wagen sahren zu lassen, oder auf einem ande-

ren Tiere mit Ausschluß des Pferdes zu reiten, so ist cs doch vollkommener und verdienstlicher dies zu unterlassen, und lieber mit dem zu Fuß wandernden Heilande müde und matt zu werden (Joh. 4, 6.); es sei denn, daß die Not dazu zwingt, wie die Regel selbst es angiebt, indem sie hinzusett:

"wenn sie nicht durch offenbare Not oder Leibesschwachheit dazu genötigt werden."

Die Not ist dann eine offenbare oder zwingende, sagt Hugo de Dina, wenn sie nicht hervorgeht aus Sinnlichkeit oder aus der Klugheit des Fleisches, sondern aus rechtmäßigen Gründen. Solche rechtmäßige Gründe sind: Erstens, wenn der Weg lang und sehr beschwerlich ist, so daß man ihn nicht ohne offenbare Gesahr für seine Gesundheit innerhalb der festgesetzen Zeit zu Tuß abmachen könnte. Zweitens, wenn der Weg so schlecht ist, daß man ihn zu Fuß nicht passieren kann, wie z. B. bei anhaltendem Regen, Schneefall oder in einer sumpsigen, morastigen Gegend. Drittens, wenn das Geschäft, welches man besorgen muß, Eile hat und keinen Ausschäftschen, die hl. Sakramente zu spenden, Frieden zu stiften und degl.

Ex ist jedoch zu beachten, daß beide Umstände — eine Not sowohl, wie auch ein rechtmäßiger Grund gleichzeitig und zusammen vorhanden sein müssen. Darum darf sich niemand der bloßen Erholung wegen auf eine Reise begeben, von der er weiß, daß er dieselbe nicht zu Fuß machen kann, sondern reiten muß. Dies lehren die meisten Regelerklärer gegen P. Mirands (in reg. c. 46. difficult. 2.), welcher meint, der schlechte Weg allein sei ein genügender Grund zum Reiten, wenn auch der Grund, weswegen man sich

auf die Reise begeben, nicht vernünftig und stichhaltig wäre. Ich stütze mich bei dieser meiner Ansicht darauf, daß in einem solchen Falle von Not keine Rede sein kann. Sehr wohl bemerkt hier der sel. Johannes Pecham: "Es werden zum Reiten zwei Dinge erfordert, die Not und die Notwendigkeit; die Not von seiten der Person, die Notwendigkeit von seiten der Sache." Wenn sich darum jemand aus eigenem Antrieb auf eine Reise begiebt, die er nicht anders als nur zu Pferde machen kann, so ist wohl eine Not vorhanden mit Kücksicht auf seine Person, während nicht immer eine Notwendigkeit für ihn vorzuliegen braucht, die Reise anzutreten. Würde also die Notwendigkeit zur Reise nicht vorhanden sein, dann würde in diesem Falle das Reiten gegen die Regel verstoßen, was man sich merken muß.

Auch die Krankheit bietet einen außreichenden Grund zum Reiten. Es dürfte also ein Kranker, der nicht anders als zu Pferde seine Reise machen kann, reiten, wenn die Reise für ihn notwendig wäre, z. B. um an den Ort zu geslangen, der ihm vom Gehorsam angewiesen wurde, oder um etwas zu besorgen, was keinen Aufschub leidet, oder auch, um zur Wiederherstellung seiner Gesundheit eine Luftveränsberung zu suchen.

"Wenn sie irgendwo in ein Hans einkehren, sollen sie vorher sprechen: Friede sei diesem Hause!"

Dies ist eine Ermahnung zum Guten, durch welche unser hl. Bater uns auffordert, dem Beispiele Chrifti des Herrn zu folgen, der schon bei seiner Ankunft auf diese Welt die Menschen durch Engelsmund mit den Worten begrüßen ließ: "Friede auf Erden den Menschen, die eines guten Willens sind" (Luk. 2, 14.). Diesen Gruß gebrauchte er auch, so oft

er zu seinen Jüngern kam, indem er sprach: "Friede fei mit euch" (Joh. 20, 19.). Er hat auch gewollt, daß seine Apostel alle jene Menschen, bei denen sie auf ihren apostolischen Reisen einkehren, oder denen sie begegnen murden, mit diesen Worten begrüßen sollten. Diesen Gruß hat endlich Christus selbst dem hl. Franziskus geoffenbart, daß er sprechen follte: der Berr ichente euch den Frieden. Des= wegen ermahnt er uns, daß wir bei unserem Gintritt in ein Saus zuvor sprechen sollen: Friede fei diesem Saufe; und so oft jemand uns begegnet, sollen wir ihn begrußen mit den Worten: der Berr gebe dir den Frieden. Dbwohl eine solche Begrüßung bei den Weltleuten nicht üblich ift, so foll sie es doch bei den Minderbrüdern sein und auch bleiben, weil dieser Gruß von Gott selbst dem bl. Franziskus geoffenbart und ihm und feinen Brudern zur Beobachtung empfohlen wurde. Es sagt aber der hl. Franziskus (opusc. tom. 3. coll. 22.): "Gleichwie ihr mit dem Munde den Frieden verkündigt, so müßt ihr ihn auch in eurem Bergen tragen. Reiner foll durch euch jum Born, ober jum Urger gereizt werden, sondern alle mogen burch eure Sanftmut zum wahren Frieden, zur Eintracht und Liebe angeeifert und ermuntert werden."

"Und dem heiligen Evangelium gemäß soll es ihnen erlaubt sein von allen Speisen, die ihnen vorgesetzt werden, zu essen."

Dies ist eine Freiheit, welche den Brüdern gestattet, von allen Speisen, die ihnen vorgesetzt werden, zu essen, es wäre denn, daß dieselben durch ein Regels oder Kirchengebot zu einer bestimmten Zeit untersagt wären. Sehr wohl wird dieses den Minderbrüdern gestattet, weil dies zunächst mit

den Worten des hl. Evangeliums übereinstimmt: "Esset, was cuch vorgestellt wird" (Luk. 10, 7.). Sodann entspricht dieses dem Stande ihrer Armut; denn wenn ein Armer nicht ißt, was ihm vorgesetzt wird, dann muß er oftmals entweder Mangel leiden, oder er wird seinem Wohlthäter überlästig, salls derselbe besondere Speisen für ihn herrichten müßte. Die Brüder brauchen sich darum außerhalb des Klosters keine Strupel zu machen, wenn ihnen bessere oder delikate Speisen vorgesetzt werden, sondern mögen dieselben mäßig genießen mit dem Segen Gottes. Nicht der Genuß der guten Speisen an sich ist strästlich und böse, sondern die Begierlichseit und Sinnlichseit, sowie der Mißbrauch berselben.

Der hl. Bonaventura fagt allerdings in feiner Erklärung der hl. Regel bei Dieser Stelle: "Die Erlaubnis von allen Speisen (namentlich Fleischspeisen) zu effen, wird hier nicht unbedingt gegeben, sondern nur gemäß dem hl. Evan= gelium. Dasselbe geftattet es aber nur jenen, Die in die Welt hinausgeschickt werden, um zu predigen; wer also nicht in dieser Absicht in die Welt geht, hat auch an diefer Bergünftigung feinen Anteil." Aus diesen Worten scheint zu folgen, baß die Brüder in ihren Konventen oder Säufern niemals Fleisch effen dürfen, wie dies in vielen anderen Orden Brauch ift. Nichtsbestoweniger hat der hl. Bernardin als Generalvikar des Ordens in seinem Schreiben das Gegenteit erklärt, nämlich. daß es durch die Regel nicht verboten sei, Fleisch zu effen, wo auch immer die Brüder sein mögen, obschon ihnen nur ein mäßiger und bescheibener Gebrauch gestattet ift. P. Lukas Badding erzählt in seinen Annalen (ad ann. 1210. n. 21.). daß Bruder Elias einst allen Brüdern verboten habe Fleisch ju effen, daß aber Bott einen Engel zu ihm gefandt hat, der ihn wegen dieses Berbotes tadelte. Auch der hl. Franzistus habe in einer Bifion Kenntnis davon erhalten, fei bann in ben Konvent gegangen und habe bas Berbot bes Bruder Elias aufgehoben und die Brüder in der Freiheit des Evangeliums belaffen.

Darum müssen auch die Worte des hl. Evangeliums so verstanden werden, daß die Brüder in ihren Konventen sür gewöhnlich keine kostbaren und delikaten Fleischspeisen genießen sollen, während derartige Speisen bisweilen denen vorgesetzt werden, die hinausgehen müssen, um zu predigen. Auch kann man uns in diesem Punkte mit den anderen Orden nicht auf die gleiche Stufe stellen, da unsere Armut es nicht zuläßt, stels Fische zu beschaffen, die vielsach für Geld gekauft werden müssen. Wir müssen vielmehr alles das annehmen, was uns gegeben wird, was bei den anderen Orden nicht zutrifft. Hieraus ziehe ich nun die Schlußfolgerung, daß es den Brüdern mit Ausnahme der Abstinenztage gestattet ist, in und außerhalb des Konventes Fleisch zu essen. Der Grund davon ist, weil es die Regel nirgends verbietet, und weil uns keine bestimmte Speise vorgeschrieben ist.

## Rurger Inhalt des dritten Rapitels.

In diesem Kapitel sind enthalten:

- 1. Drei Stücke, die einem Gebote gleichkommen. Diese find:
  - a) daß die Klerifer das göttliche Amt nach Ordnung der hl. römischen Kirche halten, und daß die Laienbrüder das Bater unser beten sollen, wie es die Regel vorschreibt;
  - b) daß die Brüder fasten sollen von Allerheiligen bis Weihnachten, von Aschermittwoch bis Oftern und an allen Freitagen des ganzen Jahres;
  - c) daß sie nicht reiten dürfen, es wäre denn, daß sie durch offenbare Not oder Leibesschwachheit dazu gezwungen würden.

2. Drei Ermahnungen, wovon sich eine auf die Vermeis bung des Bösen und zwei auf die Ausübung des Guten beziehen. Diese sind:

a) wenn die Brüder durch die Welt gehen, sollen sie nicht zanken, sich in keinen Wortstreit einlassen und

nicht andere beurteilen;

b) die Brüder sollen auf ihren Reisen sanktmütig, friedfertig und demütig sein, und einem jeden, wie es sich geziemt, anständig begegnen;

c) wenn sie in ein Haus eintreten, sollen sie zuvor spre=

chen: Friede sei diesem Hause.

3. Endlich zwei Freiheiten, nämlich:

- a) daß sie hie Faste, die nach hl. Dreikonigen anfängt, nicht zu fasten brauchen, wenn sie nicht wollen;
- b) daß fie nach dem hl. Evangelium von allen Speisen, die ihnen vorgesetzt werden, effen burfen.





## Piertes Kapitel.

Daß die Brüder kein Geld annehmen follen.

Nachdem der hl. Vater seine Kinder unterwiesen, mit welchen Tugenden sie geziert sein müssen, wenn sie durch die Welt gehen, oder mit ihren Brüdern im Kloster verkehren, beginnt er jetzt, ihnen vor Augen zu stellen, wie sie allen Schlingen und Gesahren im Gebrauche des Geldes aus dem Wege gehen sollen. Deswegen verbietet er ihnen in diesem Rapitel Geld anzunehmen, nach dem Beispiele Iesu Christi, der zu seinen Jüngern, als er sie in die Welt hinaussandte, sprach: "Ihr sollt weder Gold, noch Silber, noch Geld in eueren Gürteln haben" (Matth. 10, 9.). Damit unsere Herzen gänzlich von aller irdischen Sorge und Bekümmernis abgezogen und damit wir veranlaßt würden, uns gänzlich der göttlichen Vorsehung zu überlassen, spricht er:

"Ich gebiete streng allen Brüdern, daß sie auf keine Weise, weder durch sich selber, noch durch untergesetzte Personen, Pfennige oder Geld annehmen."

Dies ist ein ausbrückliches Gebot, welches alle Brüder unter Tobfünde verbindet und von einer so hohen Bedeutung ift, daß es der hl. Franziskus nicht nur mehrmals in seiner Regel wiederholt, sondern sich auch hierbei so kräftiger Worte bedient, wie fonft nirgends in der gangen Regel. Er fagt: ich gebiete, und dadurch drückt er aus, daß er als Besetgeber spricht: - bann fügt er hinzu: strenge, um seine bestimmte, fest verbindende Absicht auszudrücken; - allen Brübern, keinen einzigen ausgenommen, mag er Beneral, Provinzial, Guardian, oder sonst jemand sein; - baß fie auf keine Weise, um bamit allen Spitfindigkeiten und Winkelzugen vorzubeugen, - Pfennige ober Gelb aunehmen, wodurch uns nicht nur das Gigentum des Geldes, fondern auch der schlichte und einfache Gebrauch besselben unterfagt wird, gemäß ben Erklärungen Rikolaus III. und Memens V.

Um dies Gebot besser verstehen zu können, muß man zunächst wissen, daß nach dem gewöhnlichen Sprachgebrauche die Ausdrücke Pfennige oder Geld ein und dasselbe bedeuten. Auch Nikolaus III. und Klemens V. vertauschen oftmals die beiden Worte miteinander und gebrauchen regelerecht das Wort Geld statt Psennige, was sie nicht thun würden, wenn die beiden Ausdrücke nicht gleichbedeutend wären. Psennige oder Geld ist nämlich nichts anderes, als eine Münze von Metall oder anderem Stoffe, welche von der öffentlichen Auktorität als Zahlungsmittel sestgeset ist, um mittelst desselben einen Kauskontrakt bewerkstelligen zu können. Hieraus ergiebt sich solgendes:

Erstens, unter dem Ausdrucke Geld wird in der hl. Regel nicht dasjenige verstanden, was Geldeswert hat, oder wofür man Geld erhalten kann: sonst dürften wir weder Kleider, noch Speise, noch Haus und drgl. annehmen, da dies alles Geldeswert hat. Der hl. Augustin sagt allerdings

(de discipl. Christi, cap. 6.): "Alles, was die Menschen auf der Welt besitzen und woran sie Überfluß haben, wird Geld genaunt, sei es Knecht, oder Acker, oder sonst etwas." Aber dies muß man nicht so verstehen, als ob es eigentliches Geld wäre, sondern nur, daß es dem Gelde gleich zu achten sei, da man für dergleichen Sachen Geld erlangen kann.

Zweitens, unter bem Ausbrucke Geld kann man nicht alles dasjenige verstehen, was entweder als Lohn für geleiftete Arbeit oder als Schuldenabzahlung an Stelle des Geldes gegeben wird. So lehrt der hl. Bonaventura (libell. apol. qu. 13), wo er von den Sachen redet, welche uns gegeben werden, und die wir dann wieder hergeben zur Begleichung unserer Schulden. Der Grund hiervon ift, weil ber hl. Bater (im fünften Rapitel ber Regel) geftattet, daß wir für Die Arbeit einen Lohn annehmen können, wie Getreide, Kleidung, Nahrung u.f.w. mit alleiniger Ausnahme des Geldes. Die Frucht, die Kleider und dgl., welche wir an Stelle des Geldes empfangen, konnen alfo kein Beld genannt werden; sonst dürften wir dieselben auch nicht annehmen. Ein Minderbruder kann deshalb einem Arbeiter oder Taglöhner für eine geleiftete Arbeit Butter, Korn, Speise und dal. geben, soviel als derfelbe verdient hat, aus dem Grunde, weil dies kein Geld ist. In unserer Ordenschronik (P. 1. lib. 1. c. 106.) wird berichtet, daß unfer hl. Bater einft einem Bauer seinen Mantel gegeben habe für zwei Schäflein, welche biefer zum Berkauf in die Stadt trug. Nun frage ich den P. Ludwig von Paris und alle anderen, die nicht unserer Ansicht find, ob der Mantel unseres hl. Baters, welchen er statt des Geldes dem Bauer gegeben, Geld genaunt werben fonne, beffen Gebrauch in der Regel verboten ift? Wenn der Mantel wirklich Geld ift, dann hatte unfer hl. Bater gegen die Regel gefündigt, was man burchaus nicht fagen barf. Ift aber ber Mantel fein Geld, fo gilt bas Gleiche auch von allem Übrigen, was man ftatt bes Gelbes annimmt ober fortgiebt. Aus dem gleichen Grunde darf auch ein Minderbruder für einen Kaufmann, der dem Konvente für hundert Mark Habitstuch geliefert hat, so lange arbeiten, bis seine Arbeit den Wert von hundert Mark erreicht.

Drittens, unter Gelb im Sinne der Regel wird auch nicht dasjenige verstanden, was man annimmt in der Absicht, um es durch geeignete Personen verkaufen, vertauschen oder verändern zu laffen. Dies ergiebt sich aus der Erklärung Nikolaus III. (art. 11. n. 2.), welcher gestattet, daß die Brüder ein ihnen testamentarisch vermachtes Saus, Barten, Acker und ähnliches annehmen dürfen, damit dasselbe durch geeignete Personen verkauft und bas erlöfte Geld für die Bedürf= nisse der Brüder verwendet werde. Der genannte Papft verlangt auch (art. 12. n. 1.), wenn Bücher und drgl. gegen andere Sachen umgetauscht werden follen, daß dies im Auftrage und mit Gutheißung der Minister geschehe. Daraus folgt aber, daß folche Gegenstände burchaus kein Geld genannt werden können, indem Nikolaus III. mit apostolischer Auftorität erklärt, daß diejenigen, welche in diesem Bunkte die von ihm angegebene Art und Weise beobachten, feines= wegs beschuldigt werden können, Geld durch sich, oder durch eine untergesetzte Person angenommen zu haben. Dies lehrt auch ausbrücklich der hl. Bonaventura (loc. cit.). Der Grund ift, weil nach dem gewöhnlichen Sprachgebrauche und bem gesunden Urteile der Menschen bergleichen Dinge niemals Geld genannt werden. Und fürmahr, wer wird wohl sagen, daß ein Haus, welches man in der Absicht annimmt, um es verkaufen zu laffen, Geld ift, das wir ber Regel gemäß nicht besitzen, ja nicht einmal gebrauchen durfen, während uns doch der Gebrauch eines Saufes nicht verboten ift?

Die Brüder dürfen beshalb Frucht, Wolle u. dgl. annehmen, und auch erbetteln in der Absicht, diese Sachen auf eine geeignete Weise verkaufen oder vertauschen zu laffen, und dann aus dem Erlos ihre fonftigen Bedürfniffe gu beftreiten, indem fie dafür Fleisch, Leinwand, Tuch u. bgl. auschaffen laffen. Auch darf ein Minderbruder malen, Bucher schreiben u.f.w. in der Absicht, folche Arbeiten banu burch geeignete Personen verkaufen zu lassen und mit bem Erlös ben Lebensunterhalt für fich und feine Brüder gu beforgen, wie es noch im fünften Kapitel gesagt wird. Hieraus folgt aber durchaus nicht, daß die Brüder ausnahmslos alles annehmen dürfen, was ihnen angeboten wird, um es bann gu verkaufen. Denn obschon dies kein Geld ift und also die Unnahme beffen nicht gegen biefes Regelkapitel verftößt, fo tonnte fie doch gegen das fechfte Rapitel verftoßen, welches uns verbietet, etwas Überfluffiges anzunehmen. Darum fagen die vier Magistri, daß diejenigen, welche da lehren, burch das Verbot des Geldes sei auch mitverboten die An= nahme einer jeden anderen Sache, um fie zu verkaufen u.f.w., nicht hinlänglich die einzelnen Kapitel ober Gebote der Regel unterscheiben; benn im sechsten Rapitel wird uns wohl bas Eigentum über alle Sachen verboten, nicht aber ber Gebrauch derselben. Und obwohl Papft Rifolaus III. lehrt (art. 11. n. 2.), daß es den Brüdern nur dann geftattet ift, die ihnen testamentarisch vermachten Sachen zum Zwecke bes Berkaufes anzunehmen, wenn fie zum Gelde Zuflucht nehmen dürfen, so folgt daraus doch nicht, daß solche Sa= chen wirklich schon Geld seien; - der Papft will vielmehr nur zu verstehen geben, daß fie dergleichen Sachen nur bann annehmen follen, wenn eine wirkliche, gegenwärtige ober bevorstehende Not vorhanden ift. Nicht also, weil diese Sachen Geld find, werden fie uns im fechften Rapitel verboten, fondern weil fie überfluffig find und leicht zur unnötigen Anhäufung führen. Ferner, wer etwas annimmt in ber Absicht, um es hernach verkaufen zu lassen, braucht nicht

notwendig seine Absicht lediglich auf das Geld zu richten; er kann ja an die Sache denken, die er für das Geld ansschaffen will. Und gesetzt auch, er würde hierbei nur das Geld im Auge haben, dann würde er zwar gegen die Regel fündigen, aber nicht deswegen, weil die angenommene Sache schon Geld ist, sondern weil er die verkehrte Absicht gehabt, Geld zu erlangen.

Aus dem Gesagten kann man also klar entuchmen, daß ein großer Unterschied besteht zwischen dem eigentlichen Gelbe und denjenigen Dingen, welche man annimmt, um sie verkausen oder umtauschen zu lassen. Denn zunächst ist Geld das staatlich angeordnete Mittel, um etwas dasür zu kausen, während die genannten Sachen nur daszenige sind, was man für Geld kausen kann. Sodann ist es allen Minderbrüdern absolut verboten, Geld anzunehmen, nicht aber andere Sachen, es sei denn, daß sie überklüssig und zu kostbar wären.

Es ist weiterhin zu beachten, daß durch dieses Verbot der Regel, Pfennige oder Geld anzunehmen, uns im eigentslichen Sinne jeglicher bürgerliche Gebrauch des Geldes unterssagt ist, insofern dasselbe als Zahlungsmittel beim Kauf und Verkauf benutzt wird.

Hieraus ziehe ich nun nachstehende Folgerungen:

Erste Folgerung. Die Brüder sündigen schwer gegen dieses Verbot — vorausgesetzt, daß es sich um eine wichtige Sache handelt — wenn sie: Erstens, Geld annehmen, um es dann zu hinterlegen oder für sich zu verwenden. Zweistens, es sündigen diesenigen, welche Geld annehmen, um es zu verschenken oder für einen anderen auszugeben. Drittens, diesenigen, welche das für die Bedürfnisse der Brüder gegebene Geld anderen ausleihen, oder aus eigener Auktorität ausleihen lassen; sowie auch sene, welche Geld auf Zinsen geben, was durchaus gegen die Regel ist. Geld ausleihen kann unr der Eigentümer und Herr des Geldes, oder der

jenige, welcher wenigstens den Gebrauch oder die Verwaltung bes Geldes hat. Biertens, Diejenigen, welche auf ihren Rei= 41 sen Wechsel oder Amweisungen mitnehmen, auf deren Vor= zeigung hin ihnen eine gewisse Summe Geldes ausbezahlt werden muß. Obichon folche Anweisungen an und für fich noch kein Geld find, sondern nur ein Mittel, um Geld au bekommen, so giebt doch ein Minderbruder, der eine derart= ige Anweisung annimmt, seine Zustimmung zum Empfange bes Gelbes. Gine Ausnahme fände ftatt, wenn dies ohne Wiffen und ohne Buftimmung von seiten der Brüder geschieht. Wenn jedoch ein Bruder auf der Reise nicht anders auskom= men könnte, fo dürfte er einen folchen Wechsel oder eine folche Anweisung annehmen, des Inhalts, daß eine gewisse Summe Belbes bemjenigen ausbezahlt werden mußte, den der Bruder nennen wird, damit dann diese Berjon das Geld für die Bedürfniffe und Ausgaben des Bruders verwende. Denn obichon durch ein folches Schreiben diefer Berson eine Berpflichtung aufgelegt wird, so ist der Bruder hierbei nur infoweit beteiligt, daß er zu demjenigen, welcher das Weld ausgahlt, wie zu einem geiftlichen Freunde seine Zuflucht nimmt. Dies ift aber in Fällen der Not gestattet, wie es noch wei= ter unten gesagt wird Fünftens, diejenigen, welche gestatten, baß man bei ihnen Geld zur Aufbewahrung hinterlegt, mit ber Bedingung, daß fie dasselbe wieder erstatten muffen, wenn es verloren geben follte. Mit Vorwiffen und Erlaub= nis der Obern dürfte jedoch Geld zur Verwahrung im Klofter angenommen werden, aber ohne jede Berantwortung und nur, wenn eine rechtmäßige Ursache dazu vorhanden ift. Sechstens, Diejenigen, welche ben Schlüffel zum Geldkoften ausbewahren oder bei sich tragen, worin sich die Almosen für die Brüder befinden; sowie auch diejenigen, die den Gelbschrank mit ihrem Siegel verschließen, wie Klemens V. fagt (art. 7. n. 4.). Siebentens, Diejenigen, welche genaue

Rechenschaft abverlangen über das eingenommene und ausgegebene Geld. Doch durfen die Oberen den Syndifus ober iene Berson, die das Geld für die Brüder empfangen hat, bemütig um Auskunft ersuchen, wieviel Geld bereits ausgegeben, und wieviel sie noch haben, damit sie wissen, ob noch Shinreichend Geld vorhanden ift. Achtens, diejenigen, Die es zulaffen, daß man in den Kirchen einen Opferftock aufftellt. Meuntens, Diejenigen, welche gestatten, daß man im Kloster auf die Altäre oder anderswohin Geld hinlegt, und folches dann durch eine andere Person, auch wenn es der geiftliche Bater ift, in ihrem eigenen Namen fortnehmen laffen, als wenn fie bie Berren barüber waren und barüber verfügen 10 könnten. Behntens, Diejenigen, Die von einem Wohlthater Geld annehmen, um es personlich dem Syndifus zu überbringen, bloß weil der Geber nicht bekannt werden will. // Elftens, folche, welche zulassen, daß man in ihre Tasche, Mantel oder Rapuze Geld hineinlegt, damit es hernach ein anderer herausnehme und für sie verwende. Zwölftens, Diejenigen, welche ohne große Not ober Gefahr bas Geld eines anderen von einem Orte jum anderen tragen, auch wenn basselbe in einer Schachtel, Borse ober in einem Briefe u. ähnl. eingeschlossen ware. Der Grund dafür ift, weil dies eine bürgerliche Handlung hinsichtlich des Geldes ift: benn ein solcher Bruder handelt in diesem Falle wie ein Knecht ober Bote, welcher das Geld als folches von einem Orte jum anderen bringt. Dies alles ergiebt fich aus den Erklä= rungen Nikolaus III. und Klemens V.

Iweite Folgerung. Derjenige nimmt kein Geld an, im Sinne der Regel, der es nicht als Geld, sondern nur als Metall (Gold oder Silber) annimmt, um daraus etwas anfertigen zu lassen. -Es dürste also ein Minderbruder (vor ausgesetzt, daß kein Ürgernis daraus entstände) einige Goldstücke annehmen, um daraus einen Kelch oder eine Mons

ftrang ober sonst etwas machen zu lassen.

Dritte Folgerung. Auch berjenige würde gegen bas Berbot der Regel, Geld anzunehmen, nicht fündigen, welcher basselbe nur einfach anfaßt, ober von einem Orte zum an= beren trägt, nicht insofern es Gelb ift, sondern als eine Sache, welche dem Nächsten angehört. So dürfte 3. B. ein Minderbruder ein Goldstück aufheben, welches ein ande= rer in seiner Gegenwart hat auf den Boden fallen laffen. unter der Voraussetzung, daß kein Argernis dadurch gegeben wird. Ferner dürfte ein Minderbruder auf einer gefährlichen Landstraße, die von Räubern unsicher gemacht wird , das Geld eines Kaufmannes ober guten Freundes an sich nehmen und fo lange tragen, bis die Gefahr vorüber ift. Gbenfo durfte er einem Diebe das geraubte Geld abnehmen und dem recht= mäßigen herrn zurückbringen. Fernerhin ware es in Rriegs= zeiten, bei der Plünderung eines Ortes gestattet, mit Erlaubnis des Obern das Geld unseres Rächsten im Ronvente ober auf einer Zelle zu verbergen, wenn kein Argernis baraus entstände. Der Grund ift, weil man in den genannten Fäl= len den Beutel oder das Geld nicht annimmt als Geld, sondern nur als einen Wertgegenstand, welcher dem Nächsten gehört. Darum feben es fast alle Regelerklärer als ein Werk ber Nächstenliebe an, wenn man in Zeiten ber Gefahr bas Eigentum des Nächsten in dieser Weise schützt und bewahrt.

Ich habe aber vorhin bei allen angeführten Fällen jedesmal noch die Worte hinzugefügt: wenn kein Ürsgernis daraus entsteht. Weil nämlich einfältige Menschen leicht glauben, daß ein jedes Anfassen des Geldes uns durch die Regel verboten ist, so können die oben genannten Handlungen den Brüdern von den Obern zur Versmeidung des Ärgernisses untersagt werden. Die Absicht des hl. Vaters ist es offenbar, daß seine Kinder nichts mit dem Gelde zu thun haben sollen; und als einst ein Bruder ein

Gelbstück, welches ein Pilger zu den Füßen eines Kruzifiges niedergelegt hatte, mit seiner Hand hinwegnahm und in einen Winkel der Kirche legte, hat er denselben sehr scharf gestadelt und ihm eine empfindliche Buße dasür aufgelegt. Er mußte nämlich das Geld mit dem Munde aufnehmen und es weit außerhalb des Klosters auf den Kot eines Esels ausspeien und es dann mit Füßen treten Der hl. Vater pslegte nämlich zu sagen: "Das Geld ist für die Diener Gottes nichts anderes, als der leidige Satan und eine giftige Schlange" (Bonav. vita S. Franc. cap. 7. n. 5.).

Aus diesem Grunde befahl er auch allen Brüdern so nachs brücklich, daß sie auf keinerlei Weise Geld annehmen sollen,

"weder durch sich selber noch durch untergesetzte Personen."

Geld durch sich selber annehmen heißt soviel, als es in eigener Person an sich nehmen, um es nach seinem Belieben für sich oder andere zu verwenden. Geld durch eine untergesetzte oder Zwischen Person annehmen, heißt ans eigener Auktorität einer anderen Person den Auftrag geben, das Geld anzunehmen und zu verwenden, sei es für eigene oder für fremde Bedürfnisse. Die untergesetzte Person tritt also an Stelle des Bruders, und nimmt und verwendet das Geld auf dessen Besehl und in seinem Auftrag. Was ein anderer in unserem Namen thut, ist gerade so, als wenn wir es selbst thäten. Hieraus ergiebt sich:

Erstens, diejenigen empfangen Gelb durch eine untersgesette Person, welche den Knecht des Hauses oder einen anderen beauftragen oder namhaft machen, damit er in ihrem Namen, auf ihre Anweisung oder mit ihrer Zustimmung Geld annehme; ferner diejenigen, welche davon wissen, daß

irgendwo Geld für sie niedergelegt wird, und aus eigener Auftorität befehlen, wie, wann und auf welche Weise dies Geld verwendet werden soll. Endlich diesenigen, welche eine eigentliche Rechenschaft über die Verwendung des Geldes fordern, oder über den Empfang desselben eine rechtskräftige Quittung ausstellen.

Zweitens, man kann nicht sagen, daß die Brüder durch eine untergesetzte Person Geld annehmen, wenn sie im Aufstrage des Obern zulassen oder bewirken, daß jemand dem geistlichen Bater oder einem anderen Geld giebt, damit dieser es im Namen des Wohlthäters für die Brüder verwende, ohne daß hierbei die Brüder irgend welches Recht auf dieses Geld beanspruchen, und es auch nicht nach ihrem Belieben verwens den. In diesem Falle ist es nämlich keine untergesetzte Person, wie hernach noch wird dargethan werden, sondern ein geistslicher Freund, zu dem die Brüder in Zeiten der Not ihre Zuslucht nehmen können, wie die Regel selbst es sagt:

"Doch sollen für die Bedürfnisse der Kranken und die Kleidung der anderen Brüder die Minister und Kustoden allein vermittelst geistlicher Freunde sleißig Sorge tragen, wie sie es nach Beschaffenheit der Orte, Beiten und kalten Länder der Not angemessen sinden."

Durch diese Worte, welche einem Gebote gleich zu schätzen sind, werden alle Minister und Austoden unter schwerer Sünde verpflichtet, für die Bedürsnisse der Brüder fleißig Sorge zu tragen, auch durch Zusluchtnahme zum Gelde bei geistlichen Freunden, falls sie nach Beschaffenheit der Orte, Zeiten, Länder und Personen es für notwendig erachten. Da wir nämlich nicht alle Dinge, die wir brauchen, in natura (wie

man zu sagen pflegt) erlangen können, so gestattet es die Regel, ja befiehlt es sogar, daß man dieselben für Geld anschaffe durch Vermittelung der geiftlichen Freunde.

Die Regel fagt zunächft: Für bie Bedürfniffe der Rranten und bie Rleidung der anderen Bruber. Mit biesen Worten werden die zwei hauptfächlichften Beburfnisse angegeben, weswegen die Oberen zu geiftlichen Freunben Buflucht nehmen dürfen und follen. Sierunter werden jedoch alle anderen Bedürfnisse verstanden, welche den beiden genannten entweder gleich kommen oder bieselben gar über= ragen, wie Riemens V. fagt (art. 7. n. 2.). Denn in Un= betracht der menschlichen Armseligkeit braucht man nicht nur Arznei und Rleidung, sondern auch noch manche andere Sa= chen, nämlich alles das, was den Brüdern notwendig ift. um ihrem Stande gemäß leben zu können. Manche von biefen Dingen kann man aber nicht gut burch Betteln erlangen ober burch Arbeit verdienen, wenigstens nicht, ohne daß die Brüder badurch zu sehr den Zerstreuungen des Geistes ausgesetzt und somit an der Erlangung eines größeren Gutes gehindert werden. Für die Anschaffung dieser Dinge sollen nach der Regel die Minister und Rustoden allein fleißig Sorge tragen. Unter bem Ramen Minifter werben bier die Provinziäle verstanden, unter dem Namen Ruftoben dicjenigen, welche einer (selbständigen) Ruftodie vorstehen und dieselbe zu leiten haben. Da es aber eine allzuschwere Laft für die Minister und Ruftoden ware, wenn sie allein und in eigener Person für die Bedürfniffe aller Brüder Sorge tragen müßten, namentlich jett, wo die Zahl der Brüder fich so vermehrt hat, so hat Rikolaus III. gestattet (art. 15.), daß fie dies auch durch andere können beforgen laffen. Db= schon also die Sorge für diese Dinge traft ber Regel an erfter Stelle den Miniftern und Ruftoben gufommt, fo geht fie jest auch die Guardiäne und in ihrer Abwesenheit die Vifare, sowie andere geeignete Brüder an, denen diese Sorge von den Obern etwa übertagen wird.

Dann fagt die Regel, fie follen fleißig Sorge tragen. Mit biefen Worten fpricht der hl. Bater aus, baß die Oberen eine schwere und heilige Pflicht haben, gewiffenhaft und eifrig für ihre Untergebenen zu forgen, die um Gottes willen alles verlaffen und fich den Oberen gang anvertraut und unterworfen haben, damit diese für alle ihre Bedürfnisse Sorge tragen, insoweit als es der Stand der hl. Armut geftattet. Die Oberen und biejenigen Brüder, benen Diese Obsorge anvertraut ift, wurden barum ichwer fündigen, wenn fie hierin ihre Pflicht vernachläßigten und nur darauf bedacht wären, Almosen anzusammeln, um dafür unnötige Bauten aufzuführen, Bücher, Drnate und Kirchenschmuck zu beschaffen. Roch mehr wäre cs zu beklagen, wenn sie Almosen aufhäuften, um vor der Welt den Namen eines sparsamen und vorsichtigen Brälaten zu erlangen, aber wenig darauf bedacht wären, den kranken, gebrechlichen und hilfsbedürftigen Brüdern in ihrer Rot zu Silfe zu kommen. Dadurch würden sie schuld sein, daß der eine oder andere Bruder sich nach eigenem Gutdünken die notwendigen Sachen beforgte zum großen Rachteil des gemeinsamen Lebens, welches doch die Grundlage für das religiose Leben bildet, sowie zum großen Schaden der Nächstenliebe und treuen Beobach= tung der hl. Regel. Da nämlich die Regel nur den Miniftern und Ruftoben, sowie den von diefen Beauftragten die Sorge für die Bedürfniffe der Brüder durch Bufluchtnahme zu geistlichen Freunden gestattet und anbesiehlt, so folgt baraus, baß diejenigen Brüder gegen ihre Regel fündigen, welche (außer dem Falle äußerster Not) ohne rechtmäßige Erlaubnis ber Obern, fich felbst das Notwendige beforgen. Wer fich alfo durch Bufluchtnahme zum Gelbe ohne Erlaubnis bes Obern etwas Bedeutendes verschafft, und es dann entweder

selbst gebraucht ober anderen fortgiebt, der begeht zwei schwere Sünden, nämlich eine gegen das vierte, die andere gegen das sechste Regelkapitel und muß sich in der Beichte über beibe anklagen.

Es heißt ferner: Durch geiftliche Freunde. Geiftliche Freunde find im Sinne dieser Regelvorschrift solche Personen, welche entweder aus eigenem Antriebe, oder auf Ersuchen der Brüder Geld ausgeben für die Bedürfnisse der Brüder. Die Beschaffung der Dinge für Geld kann entweder durch den Eigentümer des Geldes selbst geschehen, oder in dessen Namen durch eine dazu beauftragte Person; und darum werden nicht nur die Eigentümer des Geldes geistliche Freunde im Sinne der Regel genannt, sondern auch diesenigen, die im Namen und Auftrage des Eigentümers das Geld für die Brüder verwenden. So oft also die Brüder jemand darum angehen, daß er ihnen für Geld etwas Notwendiges auschaffe, nehmen sie Zuslucht zu geistlichen Freunden.

Um dies besser zu verstehen, ist zu bemerken, daß ein Minderbruder auf zweierlei Weise sich dasjenige verschaffen kann, was er notwendig braucht. Erstens, wenn er die Sache selbst, z. B. Brot, Fleisch, Tuch erbittet, obschon derzenige, von welchem er die betreffende Sache begehrt, dieselbe nicht vorrätig hat, sondern sie erst für Geld kaufen muß. Hierbei darf jedoch der Bruder nicht die Absicht haben, die Sache kausen zu lassen, sondern nur, sich die Sache selbst zu erditten. Zweitens, wenn er beabsichtigt und begehrt, daß man ihm eine notwendige Sache kausen oder bezahlen möge. Wer auf die erstgenannte Weise etwaß giebt, was wir benötigen, wird nach der Regel ein Wohlthäter genannt und nicht ein geistlicher Freund. Wer aber auf die zweite Weise uns etwaß für Geld anschafft, ist gemäß der Regel ein geistlicher Freund zu nennen. Aus dem Gesagten ergiebt sich:

Erstens, wenn der geistliche Bater oder Syndifus für

die Bedürfniffe ber Brüber Gelb annimmt ober ausgiebt, ift er im Sinne ber Regel ein geiftlicher Freund zu nennen, und die Brüder, welche ihn ersuchen, daß er ihnen etwas Not= wendiges kaufe oder bezahle, nehmen Zuflucht zu geiftlichen Freunden. Der Grund hiervon ift klar. Wenn nämlich ber Syndifus bas Geld empfängt, dann ift ein zweifaches möglich: entweder behält fich ber Geber das Eigentumsrecht über jenes Gelb vor, oder nicht. Behält er fich basfelbe vor, dann wird der Syndikus sein Substitut oder Bevollmächtigter , und giebt bas Gelb in bessen Namen aus. Darum ift er in diesem Falle, wie alle anderen Beauftragten der eigentlichen Geber, ein geiftlicher Freund der Brüder, wie dies auch P. Marchant lehrt (in cap. 4. text. 2. qu. 3.). Sat sich aber der Geber das Eigentumgrecht nicht vorbehalten, bann geht es auf ben Papft oder bie römische Rirche über, wie man es aus der Bulle Pervigilis more von Martin V. sowie aus der Erklärung von Marchant (in relect. theol.) entnehmen kann. In diesem Falle wird dann der Syndikus ber Substitut des Papstes, in dessen Namen er das Geld für die Brüder annimmt, bewahrt und ausgiebt, und darum auch geistlicher Freund der Brüder.

Hieraus kann man ersehen, wie sehr sich diejenigen irren, welche den Syndikus den Einnehmer der Brüder nensnen, und welche vermeinen, daß derselbe im Namen der Brüder das Gelb annimmt und ausgiebt. Dies ist durchaus nicht der Fall; denn alles, was der Syndikus thut, geschieht entweder im Namen und im Auftrage des Eigentümers von dem Gelde, oder im Auftrage des Papstes, ohne daß die Brüder auch nur das geringste Recht auf das Gelb haben. Darum können ihm auch die Brüder nicht befehlen, wie er das Geld verwenden soll, sondern dürfen ihn nur als arme Religiosen demütig bitten.

Zweitens, es besteht ein großer Unterschied zwischen

einer untergesetzten Person, burch welche bie Minderbrüder fein Gelb annehmen burfen, und einem geiftlichen Freunde, burch welchen bie Oberen für die Bedürfniffe ber Brüder Sorge tragen follen. Gine untergefette Berfon nimmt bas Gelb an im Namen und im Auftrage ber Brüder, und verwendet es auch nach deren Willen und Befehl. Der geiftliche Freund hingegen empfängt und verausgabt bas Gelb im Auftrage des Eigentumers, wie oben erklart wurde. Wenn es barum heißt, daß jemand Gelb für die Minderbrüber empfangen habe, oder wenn man vom Gelde der Minderbrüder spricht, so barf man bies nur in dem Sinne verstehen, daß biefes Geld gegeben wurde, damit es im Ramen des Gigentümers für die Minderbrüder verwendet werden follte. Wenn man es aber so verstehen wollte, daß das Geld den Brüdern gehört oder in ihrem Namen angenommen werde, fo würde man dem ganzen Orden des hl. Franziskus großes Unrecht anthun.

Die Oberen müssen also durch geiftliche Freunde für ihre Brüder fleißig Sorge tragen, wie sie es nach Beichaffenheit ber Orte, Zeiten und falten Länder ber Rot angemeffen finden. Mit biefen Worten wird klar zu verstehen gegeben, daß sowohl die Oberen selbst, wie auch andere Brüder in ihrem Auftrage nur bann zu geiftliden Freunden Zuflucht nehmen dürfen, wenn eine offenbare Not vorhanden ift, und wenn die Sachen auf andere Beife nicht erlangt werden können. Das Urteil über die Notwenbigkeit fteht indeffen den Oberen allein zu, wie sich dies aus den Worten der hl. Regel ergiebt; und barum fagt ber bl. Bernadin von Siena in dem Rundschreiben vom 31. Juli 1400, welches er als Generalvifar der Observanten an seine Mitbrüder richtete: "In allen zweifelhaften Fällen, die fich nicht leicht und ficher entscheiben laffen, find die Brüder gehalten, fich bem Urteil ber Dberen gu fügen."

Es heißt dann weiter in der Regel:

"Tedoch unter der Bedingung, daß sie, wie gesagt, Pfennige oder Geld nicht annehmen."

Dem hl. Franziskus war es wohl bekannt, welchen Widerspruch dieses Gebot von seiten einiger Brüder finden würde, was ja auch thatsächlich schon zur Zeit des Bruders Clias sowie zur Zeit des Papstes Johannes XXII. im Jahre 1325 der Fall war. Auch im Jahre 1331 hat der damalige Ordensgeneral, P. Gerardus Odonis, mit mehreren Provinziälen an den Papft und die Rardinäle das Anfinnen geftellt, er möge erklären, daß die Minderbrüder wenigstens durch eine untergesetzte Verson für ihre Bedürfnisse Geld annehmen dürften. Dies Begehren hat aber der Bapft rundweg abge= schlagen, indem er fagte, daß eine solche Erklärung offenbar eine Gloffe wider die Regel und ihren mahren Sinn sein würde. Deswegen hat sich der hl. Bater Franziskus nicht begnügt, uns einfach seinen Willen kund zu thun mit ben Worten: Ich gebiete ftreng allen Brüdern, daß fie auf keine Beise, weder durch sich selber, noch burch untergesette Berfonen Pfennige ober Belb annehmen, sondern fügt noch hingu, daß die Brüder in allen vorkommenden Nöten, denen nicht anders abgeholfen werden kann, zu geiftlichen Freunden Zuflucht nehmen sollen, jedoch unter der Bedingung, daß fie weder durch fich felber, noch burch jemand anders Gelb an= nehmen. Go fehr hat uns ber hl. Bater vom Gelde fern halten wollen, daß wir dasfelbe nur in der äußerften Rot annehmen dürfen, d. h. dann, wenn wir das zum Leben Notwendige durchaus nicht anders erlangen können, wie dies Nikolaus III. erklärt hat (art. 2. n. 3.). In Bezug hierauf

fagt Hugo de Dina: Wenn zwei Gebote, die man nicht zu gleicher Zeit beobachten fann, sich einander gegenüber ftehen, fo muß basjenige zurücktreten, welches weniger ftreng ver= bindet. Run ift aber das positive Gebot, kein Geld anzuneh= men . weniger ftreng verpflichtend, als bas natürliche Gebot, fein Leben zu erhalten; somit folgt baraus, bag uns bas Gebot, fein Geld anzunehmen in dem Falle nicht verpflichtet, wenn man ohne Annahme von Gelb fein Leben nicht erhalten fann." Eine folche äußerste Not könnte eintreten in Reiten einer schweren Berfolgung, und in den Ländern der Ungläubigen und Reger. So hat auch Chriftus in ber Zeit bes Friedens feine Junger jum Predigen ausgesandt ohne Geld, ohne Säckel, und ohne daß fie auf ihren Reisen etwas mitnehmen durften; als aber sein bitteres Leiden und die schwere judische Verfolgung ihren Anfang nahm, hat er ihnen Geld gestattet.

Aus dem bisher Gesagten folgt also ganz klar, daß es in diesem vierten Kapitel der Regel den Brüdern unter Todsünde verboten ist Geld anzunehmen, und daß die Minister und Kustoden entweder durch sich selber oder durch andere für die Bedürfnisse der Kranken und die Kleidung der Brüder, sowie sür alle anderen Nöten und Bedürfnisse derselben sleißig Sorge tragen müssen durch Zusluchtnahme zu geistlichen Freunden. Schwierig aber ist es zu beurteilen, in welchen Fällen und auf welche Weise man zu geistlichen Freunden Jusucht nehmen darf, ohne hierbei gegen sein Gewissen zu handeln. Darum ist es notwendig zu wissen, zunächst worin diese Zusluchtnahme besteht; sodann, wann und für welche Bedürfnisse man zu geistlichen Freunden Zuslucht nehmen darf; und endlich, wie man sich bei dieser Zusluchtnahme sowie bei der Verwendung der Geldalmosen

zu verhalten hat. Vor allem müssen die Oberen hiervon genaue Kenntnis haben, damit sie sich selbst darnach richten und auch jene ihrer Untergebenen unterweisen können, denen sie die Sorge für die Bedürfnisse der Brüder anvertrauen. Darum will ich diesen Gegenstand in nachstehenden fünf Fragen ausstührlicher behandeln.

## Erfte Frage.

Was heist Juflucht nehmen zu geistlichen Freunden, wie es die Regel den Ministern gestattet?

Antwort. Zu geistlichen Freunden Zuflucht nehmen heißt nichts anderes, als dafür Sorge zu tragen, daß eine notwendige Sache für Geld durch geeignete Personen gekauft oder bezahlt werde.

Ich sage zunächst: Sorge zu tragen, um hiervon auszunehmen jene Bezahlung, die freiwillig, ohne Zuthun der Brüder geleistet wird. Nachfolgende Beispiele mögen die Sache klar machen. Wenn z. B. ein Wohlthäter, welcher in Erfahrung gebracht hat, daß der Guardian von einem Kaufmann für 100 Mark Tuch bezogen hat, diese 100 Mark aus eigenem Antrieb dem Kaufmann bezahlt, so ist das keine Zufluchtnahme zum Gelde. Das Gleiche gilt, wenn ein Wohlthäter aus freien Stücken und aus Liebe zu den Brüsdern sich bereit erklärt, alle Arzneien, welche für die Brüder notwendig sind, zu bezahlen, oder den nötigen Meßwein zu stellen. Obwohl nämlich diese Dinge sür Geld beschafft werden, so geschieht es doch nicht auf Betreiben der Brüder, und darum ist es keine Zufluchtnahme zum Gelde, sondern nur nur das Annehmen eines freiwillig gegebenen Almosens.

Ferner habe ich gesagt: daß eine notwendige Sache für Geld gekauft ober bezahlt werbe. Mit

biesen Worten wird ausgeschlossen die Bitte um die betreffende Sache selbst, mag sie von dem Wohlthäter zuvor gestauft werden müssen oder nicht; denn eine solche Bitte ist nicht Zufluchtnahme zu geistlichen Freunden, sondern einfaches Betteln. — Hieraus folgt:

Erstens, die Brüder, welche Brot, Fleisch, Butter, Rerzen und dal. notwendige Sachen betteln, nehmen keine Buflucht zu geiftlichen Freunden, wenn auch der Geber die ge= nannten Sachen zuvor taufen muß, oder bie Bruder zu einem Raufmann Schickt, damit fie bei biesem auf feine Rech= nung die Sachen in Empfang nehmen möchten. Desgleichen, wenn jemand, ohne daß die Brüder ihn darum ersucht hat= ten, zu ihnen sagt, sie sollten für 50 Mark Fleisch, Wein oder ähnl. von einem Raufmann holen, er würde es bezahlen, - fo ware bies feine Zufluchtnahme zum Gelbe, sondern nur bas Annehmen eines freiwilligen Almosens. Bum Wesen ber Bufluchtnahme zu geiftlichen Freunden gehört nämlich. daß Die Brüber jemanden um die Bezahlung einer notwendigen Sache ersuchen. Selbst in dem Falle, daß man den Wohlthäter an die Bezahlung einer in der oben geschilderten Weise geschenkten und vom Raufmann bereits abgeholten Sache erinnerte, ware dies doch feine Bufluchtnahme, weil es eben keine Besorgung der Bezahlung im strengen Sinne ist, (obschon man sich vielfach so ausbrückt), sondern nur eine Erinnerung des Wohlthäters, daß er ein bereits übernommenes Verspre= chen ber Bezahlung erfüllen möge.

Zweitens, wenn einem Minderbruder, der bei einem anderen, z. B. im Weinberge gearbeitet hat, der Aufstrag gegeben wird, für den Konvent von einem Kaufmann Fleisch, Brot und dgl. für 10 Mark abzuholen, so ist das ebenfalls keine Zufluchtnahme im Sinne der Regel, sondern nur der Empfang eines Lohnes für verrichtete Arbeit. In diesem Falle brauchen sich die Brüder keine Unruhe zu mas

chen, als wenn sie baburch Gelb annehmen würden; denn eine Sache, die 10 Mark wert ift, anzunehmen ift doch etwas ganz anderes, als die 10 Mark in Gelb zu nehmen.

hierbei ift jedoch zu bemerken, daß es zur Buflucht= nahme nicht unbedingt erforderlich ist, mit klaren Worten zu fagen: Raufe mir, oder bezahle mir biefes oder jenes. genügt auch, wenn man mit verblümten Worten und Anbeutungen jemand dazu zu bewegen sucht, dieses ober jenes zu kaufen oder zu bezahlen. Wenn z. B. ein Bruder jeman= bem erzählt, daß in diesem ober jenem Laden fehr schone Bilber zu kaufen find und ben Bunfch äußert, bag er gern etliche davon haben möchte, in der Absicht, jener sollte ihm diefe Bilber kaufen, so mare das eine indirekte Bufluchtnahme zum Gelbe. Ebenso, wenn ein Minderbruder von einem Wohlthäter eine Sache erbittet, welche berselbe nicht hat, und dann auf die Frage des Wohlthäters, ob er die Sache kaufen, oder jemanden das Geld dafür geben folle, hierzu feine Buftimmung giebt, z. B. wenn er sagte: Ja wohl, thue das, - so hieße dies auch jum Gelde Zuflucht nehmen. Denn dies ift nichts anderes, als veranlaffen, daß mit Geld eine Sache für uns angeschafft wird, wenn man auch im Unfange nicht die Absicht bazu gehabt hat. Darum muß man in diesem Bunkte wohl Acht geben, worauf unsere Abficht hinzielt und was für Worte wir gebrauchen. Wir durfen allerdings, ohne daß wir zum Gelbe Auflucht nehmen, bas annehmen, was uns angeboten und gegeben wird, obwohl wir es feben und wiffen, daß es für Geld gekauft wird; aber wir dürfen den Rauf nicht veranlaffen, noch auch bagu mitwirken. Wenn uns also jemand sagen wurde: Ich habe nicht die gewiinschte Sache, z. B. die Bilder, welche ihr erbittet; aber wartet ein wenig, ich will hingehen und fie faufen, so dürften wir ruhig warten und die Bilber auch annehmen. Ober wenn jemand fagt: Ich will monatlich biefer oder jener Person 20 Mark geben, damit sie für euch Fleisch kaufe; so dürken wir zu der bezeichneten Person hinsgehen und das Fleisch von ihr annehmen, ohne daß wir zum Gelde Zuflucht nehmen. Denn in diesen Fällen geht alles vom Wohlthäter selber aus, ohne daß ihn die Brüder zum Geldausgeben veranlassen oder auffordern.

## 3weite Frage.

Wann und für welche Bedürfnife darf man die besprochene Influcht ju geiftlichen Frennden nehmen?

Antwort. Zu bieser Zufluchtnahme wird nicht die größte ober äußerste Not erfordert, b. h. feine solche, daß entweder einzelne Brüder, ober der ganze Orden zu Grunde gehen müßte, wenn feine Abhilse geschaffen würde, sondern es genügteine gewöhnliche Not, b. h. eine solche, die unserem Stande entsprechend als eine versnünftige bezeichnet werden muß.

Eine solche ist vorhanden, wenn z. B. das göttliche Offizium nicht gebührend könnte gehalten werden, oder wenn sonst ein einzelner Bruder, oder auch der ganze Konvent nicht ohne großen Nachteil für das geistliche Leben ihrem Stande gemäß leben und unterhalten werden könnte. Dies ergiebt sich aus den Worten der Regel selbst, die ja das Urteil über die Notwendigkeit, um derentwillen man Zuslucht nehmen darf, den Ministern überläßt. Daraus geht doch klar hers vor, daß es nicht gerade die äußerste Not zu sein braucht, sondern daß eine vernünstige genügt; denn sonst brauchte man sich nicht erst an die Minister zu wenden, damit dies selben über die Not zu entscheiden hätten.

Das Gesagte muß man jedoch nicht nur von den leiblichen, sondern auch von den geistigen Bedürfnissen verstehen. Die leiblichen Bedürfnisse erfordern Nahrung, Klei= dung, Wohnung und andere Dinge, welche zur Abhaltung bes göttlichen Offiziums, zum Studium und zu den verschiesbenen Ümtern und Beschäftigungen der Brüder notwendig sind, z. B. die Werkzeuge und Geräte für die Küche, Schneisberei, Schusterei, Schreinerei und ähnl. Geistige Bedürfnisse sind dann vorhanden, wenn etwas für notwendig erachtet wird, um das Gute zu fördern oder das Böse zu verhindern.

Um nun richtig beurteilen zu könen, wann man nach der Regel zu geiftlichen Freunden Zuflucht nehmen darf, muß man zunächst auf gewisse Umstände achten, die gemeisniglich vorkommen, dann aber auch darauf, wie der Gebrauch gewisser Sachen uns nach der Regel gestattet ift.

Bas nun die verschiedenen Umftande aubetrifft, fo muß man ins Auge faffen: Erftens, Die Berfonen, Die etwas nötig haben, z. B. Kranke, Schwächliche, oder um den Orden oder eine Provinz hoch verdiente Männer, welche nach ben Worten des Apostels "doppelter Ehre würdig find" (1. Tim. 5, 17). Zweitens, ben Ort, an welchem die Brüder wohnen. Wenn berselbe ungesund ift, dann kann für die Erhaltung der Gesundheit der Brüder manches Besondere nötig werden. Cbenjo wenn die dort wohnenden Leute geizig find und wenig Almofen geben, dürfen die Brüder weit eher zu geiftlichen Freunden Zuflucht nehmen als anderswo. Brüder brauchen aber deswegen einen Ort nicht zu verlaffen, weil fie daselbst ohne Zufluchtnahme zu geistlichen Freunden nicht leben können; benn die Zufluchtnahme ift ja nicht gegen die Regel, wenn sie in der richtigen Weise geschieht. Sie ist vielmehr dasjenige Mittel, durch welches die Minister und Ruftoden für die Bedürfniffe der Brüder Sorge tragen follen, wenn sie durch andere Almosen, welche freiwillig gegeben oder erbettelt werden, oder durch die Arbeiten der Brüder das Nötige nicht erlangen können. Wer also in Ermangelung anderer Mittel Zuflucht nimmt zu geiftlichen Freunden, beobachtet die Regel gerade so vollkommen, als derjenige, welcher sich durch Arbeit oder Almosensammeln das zum Leben Notewendige erwirdt. Drittens, muß man Rücksicht nehmen auf die Zeit. In Zeiten der Pest oder einer Krankheit ist manches notwendig, was sonst nicht notwendig ist; ebenso draucht man im Winter mehr, als im Sommer, mehr in der strengen Fastenzeit, als zu einer anderen Zeit, wo man in Bezug auf die Speisen mehr freie Wahl hat. Es sind viertens zu beachten die verschiedenen Verhältnisse und Arbeiten der einzelnen Personen. Diesenigen, die schwere Arbeiten oder anstrengende Reisen machen müssen, haben jedensalls mehr notwendig, als jene, welche ruhig im Konsvente verbleiben. Desgleichen brauchen diesenigen, die viel studieren, predigen oder oft Unterricht halten müssen, mehr als jene, welche von solchen Ümtern frei sind.

Was aber die Verschiedenheit im Gebrauch e der uns notwendigen Sachen anbetrifft, so müssen wir einen zweisfachen Gebrauch unterscheiden: einen ärmlichen (oder eingeschränkten), und einen mäßigen (der allen Überfluß vermeidet). Diejenigen Fälle, in denen wir zu einem ärmlichen oder eingeschränkten Gebrauch verpflichtet sind, sind in der Regel ausstrücklich angesührt, z. B. daß wir nur geringe Aleider tragen, keine Schuhe und nicht mehr als zwei Röcke anhaben dürsen u.s.w. Von allen übrigen Dingen, welche in der Regel nicht eigens genannt werden, ist uns der mäßige Gebrauch gestattet, wie dies Papst Alemens V. (art. 18. n. 1.) und der hl. Bernardin in dem schon erwähnten Kundschreiben erklärt. Hieraus ergeben sich nachstehende Folgerungen:

Erstens, zur Beschaffung jener Sachen, deren strenger Gebrauch uns durch die Regel anbesohlen ist, dürsen wir nur insoweit Zuflucht zu geistlichen Freunden nehmen, als es uns die Regel gestattet. Z. B. da die Brüder nach der Regel nur schlechte und geringe Kleider tragen dürsen, so

bürfen sie keine Zuflucht nehmen, um seines und teures Tuch anzuschaffen. Überdies ist es stets eine Sünde, und zwar eine schwere oder läßliche, je nach der Größe der Sache, wenn man Zuflucht nimmt zum Gelde, um überflüssige, kostbare oder gar eitle Sachen anzuschaffen, da uns deren Gebrauch durch die Regel verboten ist.

Zweitens, wie wir eine zweisache Not unterscheiden, nämlich eine sehr große und eine gewöhnliche, so kann auch die Art und Weise derselben abzuhelfen, eine zweisache sein, nämlich die auf das Außerste beschränkte und die gewöhnliche Abhilfe. Z. B. um mein Leben zu erhalten, genügen, streng genommen, Kräuter und Wurzeln als Nahrung; aber ich kann auch bessere und kräftigere Speisen nehmen. Ferner, ein Prediger könnte füglich sein Amt ausüben mit Hilse der hl. Schrift und des einen oder anderen Predigtbuches, — mit Erlaubenis des Oberen kann er aber auch mehrere Bücher benußen.

Drittens, es ist zwar vollkommener, wenn man in sei= ner Aleidung dasjenige vermeidet, was teuer und gut ift, und ftatt deffen basjenige nimmt, was gering und schlecht ift; jedoch ift es nicht verboten, etwas Besseres und Teureres anzuschaffen, felbst burch Zufluchtnahme zum Gelbe, mit Ausnahme berjenigen Dinge, welche uns die Regel verbietet. Wenn 3. B. die Brüder durch Zufluchtnahme zu Geld Lebensmittel besorgen muffen, find fie nicht verpflichtet, das Geringfte und Schlechtefte zu nehmen, womit fie, ftreng genommen, ihr Leben friften konnten. Mit Erlaubnis ber Obern bürfen sie auch Fleisch, Bier oder Wein anschaffen, jedoch mit Ausschluß des allzu Teuren oder des Überflüffigen. Denn fonst durften ja die Bruder nur für Brod und Baffer zu geiftlichen Freunden Zuflucht nehmen, weil fie davon allein leben könnten. Es ift zwar gut und vollkommen, wenn man sich auf das Notwendigste beschränkt; gleichwohl ist man zu biefer äußersten Strenge nicht verpflichtet, wenn man fich

nur in den von der Regel gezogenen Grenzen hält. Dies bestätigt der große Eiserer für die treue Beobachtung unserer hl. Regel, P. Gilbertus Nikolai, welcher sagt (lib. de 10 plagis): "Ich glaube, daß man ohne Sünde zu geistlichen Freunden Zuslucht nehmen darf, um Gestügel oder Speck anzuschaffen, wenn man nur jedes Ürgernis dabei vermeidet." Hingegen ist P. Ludwig von Paris allzu streng, wenn er behauptet, daß man für Fleisch oder Fische keine Zuslucht zu Geld nehmen dürse. Wenn man gewöhnliches Fleisch genug hat, darf man freilich keine Zuslucht nehmen für Hühner oder andere belikate Speisen, weil alsdann keine Not vorshanden ist, wie P. Corduba sehrt (in cap. 4. qu. 7.).

Es ist also nicht gegen die Regel, zur Zeit der Not, wo man nichts anderes hat, Fleisch, Fische oder etwas anderes derartiges durch geistliche Freunde anzuschaffen. Das Urteil über die Notwendigkeit kann man getrost dem Obern überlassen und man darf sich nach seinen Anordnungen richten.

## Dritte Frage.

Wie muß die Not beschaffen sein, damit man in derselben Juflucht nehmen könne?

Antwort. Nach ber Regel und ben Bapftlichen Erklärungen werben fünf Bedingungen erfordert, damit die Brüder wegen Anschaffung einer Sache zu geistlichen Freunden Zuflucht nehmen können.

Grste Bedingung. Die Sache, wegen welcher man Zuflucht nimmt, muß wahrhaft notwendig sein, d. h. die Not darf nicht erdichtet, oder von der Einbildung, Besquemlichkeit und Sinnlichkeit eingegeben sein.

Wahrhaft notwendig ist eine Sache dann, wenn ent= weber ein einzelner Religiose, oder die ganze Kommunität

biefelbe ohne großen Nachteil für Leib oder Seele nicht entsbehren kann. Der Grund für diese erste Bedingung ift, weil die Regel uns selbst den einfachen Gebrauch von unnügen oder überflüffigen Dingen verbietet; und darum kann es noch weniger gestattet sein, etwas Unnüßes für Geld anzuschaffen.

Heine Bustucht zu geistlichen Freunden nehmen dürfen für solche Sachen, die unnötig oder für unseren Stand ungeziemend sind, ebensowenig dürfen wir auch das freiwillig für derartige Sachen angebotene Geld annehmen, oder zulassen, daß ein anderer es annehme und dafür verwende. Hierauf müssen jene Brüder wohl achten, die ohne Not, aus bloßer Sinnslichkeit Wein und andere entbehrliche Sachen für Geld anschaffen lassen. Wenn eine derartige Auslage etwas Bedeutendes ausmacht, sündigen sie schwer gegen dieses Gebot; und wenn es überdies gegen den Willen der Obern geschieht, sündigen sie auch zugleich noch gegen das sechste Kapitel der Regel, wie oben bereits gesagt wurde.

Um besser beurteilen zu können, ob eine Sache wirklich notwendig und unserem Stande angemessen ist, und ob darum auch ein hinreichender Grund vorhanden sei, für ihre Beschaffung zu geistlichen Freunden Zuslucht zu nehmen, muß man sowohl unseren Stand als Minderbrüder, sowie unsere besonderen Verpflichtungen genau kennen. Wir dürsen uns nämlich in dieser Hinsicht nicht auf gleiche Stuse mit den anderen Orden stellen, da ja unser Orden die höchste Armut und Demut von uns verlangt; und was unsere besonderen Verspslichtungen anbetrifft, so wurde oben bereits gesagt, daß wir in einigen von der Regel angeführten Punkten zu einem ganzstrengen, und in allen übrigen Dingen zu einem mäßigen Gebrauch gehalten sind. Darum müssen wir bei Besorgung der notwendigen Sachen hierauf Nücksicht nehmen. Manche Dinge, wie Speise, Kleider, Häuser, können bei anderen

Religiosen noch als geziennend und mäßig gelten, während sie für uns schon zu koftbar, eitel und überslüssig sein würden. Überflüssig nennt man das, was man gut entbehren, und ohne welches man leicht auskommen kann. Eitel ist dasjesienige, das nur dem sinnlichen Bergnügen dient, wie schöne Gemälde, Zieraten an Häusern, Möbeln und dgl. Kostbar nennt man dasjenige, was für unseren Stand zu sein und zu teuer wäre, z. B wenn man ein goldenes oder silbernes Kreuz anschaffen wollte, wo ein messingenes ganz dieselben Dienste leistet. So erklärt es Klemens V. (art. 16.).

Bweite Bedingung. Die genannte Not muß entweber schon vergangen, oder gegenwärtig, oder doch in kurzer Zeit bevorstehend sein; es genügt also nicht eine bloß zukunftige Not.

Gine Not nennt man hier eine vergangene, wenn man für Bezahlung einer schon früher gekauften Sache jest Sorge tragen muß, z. B. für Tuch, das bereits für die Rleidung der Brüder angeschafft wurde, oder für ein Gebäude, bas ichon aufgeführt ift. Gine Rot nennt man eine gegen = wärtige, wenn gerabe jest eine Sache notwendig wird, beren Besorgung nicht gut länger aufgeschoben werden kann. Wenn nun verschiedene Sachen zu einer und berselben Zeit notwendig find, für die man gleichzeitig Buflucht zu geiftli= den Freunden nehmen muß, so ist es nicht notwendig, daß man jedesmal eine gang bestimmte Sache ins Auge fasse. fondern es genügt zu wiffen, daß wirklich Berschiedenes not= wendig ift, wofür man das Geld beforgen muß. Wenn 3. B. für den Konvent Tuch, Fleisch, Arznei und dal. ange= schafft, oder wenn das Haus reparirt werden muß, braucht ber Guardian nicht ausdrücklich in feinen Gedanken festzu= setzen, daß dieses Beld für Tuch, jence für die Arznei fein foll, sondern es genügt, daß er für alle diese notwendigen Sachen vermittelft geiftlicher Freuude das erforderliche Geld

beschaffen und verwenden will. Solche Almosen, welche für die Bedürfniffe im allgemeinen, ohne nähere Angabe des Zweckes gegeben werden, nennt Nikolaus III. unbestimmte oder indisserente Geldalmosen (art. 4. n. 7.), nicht weil es unbestimmt ist, ob sie notwendig sind oder nicht, sondern weil es nicht bestimmt ist, sür welches von mehreren wirklich vorhandenen Bedürfnissen sie verwendet werden sollen. Hieraus ergiebt sich also, daß diejenigen gegen die Regel sündigen, die unterschiedslos Geld besorgen, oder zulassen, daß es gegeben wird, ohne daß ein bestimmtes Bedürfnis vorlieut, so daß sie hinsterher spekulieren und studieren müssen, wozu sie das Geld verwenden wollen, oder nach welchem neuen Plane sie das Haus umbauen, mit welchen Zieraten und kostbaren Paramenten sie die Sakristei ausstatten könnten, wie P. Marchant sagt (in cap. 4. tit. 4. qu. 8.).

Die Not wird endlich eine nahe bevorstehende genannt, wenn sie in kurzer Zeit herankommen wird und gleichsam schon ihren Anfang genommen hat, oder eine solche Not, die man mit Bestimmtheit voraussehen kann. Dies kann nun auf eine zweisache Weise geschehen. Zunächst, wenn eine Sache zwar augenblicklich noch nicht unbedingt nötig ist, aber doch bald anfängt nötig zu werden, z. B. wenn eine Mauer des Hauses anfängt abzubröckeln, so daß Gesahr vorhanden ist, sie werde mit der Zeit zusammensallen, obschon sie noch eine zeitlang stehen wird; desgleichen, wenn die Lebensmittel für die Brüder ansangen auszugehen. Sodann, wenn eine Sache nicht gerade in der allernächsten Zeit, aber doch ganz gewiß bald nötig sein wird, und zwar zu einer Zeit, wo man vorausssichtlich das Notwendige uicht wird beschaffen können. Hieraus folgt:

Erstens, die Brüder dürfen für Anschaffung von Holz, Butter, Fleisch, Kerzen, Bier und Wein Sorge tragen zu der Zeit, wann diese Sachen am besten zu bekommen sind, bamit fie diefelben zur Zeit ber Not, welche ihnen gang gewiß bevorfteht, haben. Dieses ist nicht nur erlaubt, sondern die Oberen find auch manchmal in Anbetracht unserer Armut verpflichtet, es so zu machen, wie bies P. Limenez bemerkt (in c. 4. reg. n. 150.). Auch der hl. Bonaventura fagt (in qq. sup. reg. q. 7.), daß manche Dinge, wenn sie nicht zur richtigen Zeit (b. h. wenn die Leute baran Überfluß haben) besorgt werden, später entweder gar nicht mehr zu bekommen find, oder boch nur mit großer Mühe und Arbeit, mit großen Unkoften und Ungelegenheiten. Die Bettler pflegen ja auch in der Regel die ihnen notwendigen Sachen bann gu erbetteln, wenn sie wissen, daß die Leute damit versehen find. So hat auch der Herr den Ifraeliten befohlen, das Manna zu einer beftimmten Stunde zu sammeln. Bu einer anderen Tageszeit aber war dasselbe nicht zu finden, soviel man auch suchen mochte (vgl. Erob. 16, 26.).

Zweitens, ba die Not, wegen der man Zuflucht nehmen barf, eine vergangene, gegenwärtige ober nahe bevorftehende fein muß, so ist die Bufluchtnahme nicht gestattet bei einer rein zukünftigen Rot, b. h. bei einer folden, die wohl kommen aber auch ausbleiben kann, oder die noch in weiter Ferne liegt, wo man dann ebenso leicht wird Vorsorge treffen tonnen, wie jest. Deswegen fündigen wider die Regel junächft diejenigen, welche Geld beschaffen, oder deffen Annahme gestatten, damit fie für den Fall einer möglichen Krankheit fich die nötigen Arzueien verschaffen können; ferner diejenigen, welche solches thun aus Furcht, es möchte später mal eine Teuerung eintreten, wo ihnen dann manches fehlen könnte. Solche unnötigen Sorgen, die das Bertrauen zu Gott un= tergraben, hat der hl. Franziskus jederzeit über die Maken gehaßt, weil fie nicht nur gegen seine Mahnungen, sondern auch gegen die Regel verstoßen, die uns nur bei einer vergangenen, gegenwärtigen ober nahe bevorftehenden Not zu

geiftlichen Freunden Zuflucht zu nehmen geftattet und nicht für zukunftige, ungewiffe Zufälle.

Es sündigen serner wider die Regel, sagt Corduba (in c. 4. qu. 7.), diejenigen, welche schon sürs zukünstige Jahr Wein, Fleisch, Fische und dgl. auschaffen, weil sie eine Tenerung besürchten, oder, wie P. Marchant sagt (in c. 4. tit. 4. qu. 7.), solche, die schon ein Jahr vorher Geld sammeln, um in dem darauf folgenden Jahre für die Brüder Lebensmittel zu kaufen. Dies muß aber so verstanden werden, sagt P. Navarra, wenn augenscheinlich keine Tenerung zu befürchten ist. Wenn man nämlich in vernünstiger Weise eine Tenerung voraussieht, dann ist es mehr der Armut entspreschend, vor der Tenerung billig einzukaufen, als nachher viel Geld auszugeben.

Es fündigen außerdem nach Corduba (loc. cit.) diejenigen, welche im Mißtrauen auf Gottes Vorsehung eine ausnehmend große Menge Bein, Frucht, Holz u.f.w. fammeln, ober für Geld anschaffen, um es für die Zeiten kom= mender Not, die aber durchaus nicht einzutreffen droht, aufzuspeichern. Denn in einem solchen Falle burfen wir die Sachen nicht einmal annehmen, wenn fie uns freiwillig angeboten würden, wie es noch im sechsten Rapitel wird gesagt werden. Muf gleiche Weise sündigen diejenigen, die unter dem Vorwande, es konnte vielleicht später noch etwas not= wendig werden, gestatten, daß bei einem anderen Geld für fie nicbergelegt werde, ohne daß eine bevorftehende ober gegenwärtige Not vorhanden ift, mag nun das Geld etwa für hl. Meffen oder sonst teftamentarisch gegeben werden. Denn gleichwie wir felbst kein Geld ohne eine wahre Notwendigkeit beschaffen dürfen, ebensowenig dürfen wir zulaffen, daß einem anderem Geld für uns gegeben werde, wenn feine wahre Not vorhanden ist. (cfr. Corduba ibid.).

Wenn daher dem Syndifus ober einer anderen Berson

Geld für die Bedürfnisse der Brüder gegeben würde, und der Konvent augenblicklich gar nichts notwendig hätte (was freilich selten oder fast nie vorsommen wird), so müßte der Syndikus dem Wohlthäter dies mitteilen und ihm sagen, daß er für jett das Geld nicht annehmen kann. Wollte nun der Wohlthäter nichtsdestoweniger das Geld dem Syndikus geben, damit dieser es in einer für die Brüder geeigneten oder erlaubten Weise verwende, dann dars es der Syndikus, ohne daß die Brüder sich hierbei irgendwie beteiligen, in seinem eisgenen Namen annehmen und den Brüdern etwas Nützliches das für anschaffen, wie Tuch, Bücher, Lebensmittel. In diesem Falle nehmen die Brüder nicht das Geld an, sondern nur das, was ihnen der Syndikus giebt; und den Brüdern steht es nicht zu, den Syndikus zu fragen, woher er die Sachen beschafft habe.

Der Guardian darf also zu einem hinterlegten Geldalmosen keine Zuflucht nehmen, wenn keine wirkliche Not vorhanden ist. Wenn er wüßte, daß folche überflüffige Geldalmosen beim Spudikus hinterlegt find, mußte er bagegen protestieren und erklären, daß weder er, noch seine Brüder dazu ihre Zuftimmug geben können und wollen. Der Syn= bifus mag fich bann mit bem Geber ins Ginvernehmen feten, damit letterer thue, was ihm beliebt. Wäre jedoch ber Geber bem Syndifus nicht mehr bekannt, bann kann ber Syndifus mit den Gelbe nach feinem Gutbunken verfahren. Sat der Syndikus das Geld behalten und dem Ronvente etwas Nügliches bafür angeschafft, bann burfen es bie Brüder ohne Bedenken annehmen, wenn es nur nicht zu kostbar und zu fein ift, oder wenn es dem Konvente nicht fo viel Über= fluß bringt, daß die Brüder nicht mehr der Armut entspredend leben würden, wie Marchant fagt (in c. 4 reg. tit. 5. qu. 3.). — Der Grund, warum wir folche Sachen, welche in der beschriebenen Beife vom Syndikus ohne unfer Biffen und unsere Zustimmung gekauft werden, wie Bücher ober Wein für Rekreation und das. annehmen dürfen, ift, weil wir jederzeit alle anderen Sachen (mit Ausnahme des Geldes) annehmen dürfen, wenn sie nur nicht zu kostbar und wirklich überflüssig sind. Hingegen dürfen wir zur Hinterlegung von Geld nur dann unsere Zustimmung geben, wenn eine wirkliche Not vorhanden ist, und wir derselben auf eine andere Art nicht abhelsen können.

Es fündigen endlich noch weit mehr diejenigen, welche Gelb sammeln, oder welche zulassen, daß ein anderer es als ihr Einnehmer annimmt, um nach ihrem Belieben von Zeit zu Zeit der Kommunität eine Rekreation verschaffen zu können. In diesem Falle ist nämlich keine wirkliche Not vorhanden; meistens ist auch die Ehrbegierde die Triebkeder hiervon, und nicht die Bedürknisse der Brüder, für welche übrigens nicht die einzelnen Untergebenen nach ihrem Gutdünken zu sorgen haben, sondern nur die Oberen

Der Grund von all diesem, was hier angeführt wurde, ift, weil wir nach Erklärung Rlemens V. (art. 14.) fraft unferer Regel feine Fürforge für die Bufunft treffen burfen, wofern wir noch das zum Leben Notwendige haben; wir muffen vielmehr unfer Vertrauen auf Gottes Vorsehung feten, welche das Jundament unserer allerhöchsten Armut ift. Für bie Aufunft alfo follen wir nur auf Gottes Borfehung bauen und keine andere menschliche Vorsorge treffen. Und obschon es, wie P. Marchant (in cap. 4. reg. tit. 5. qu. 3.) fagt, einem Minderbruder gestattet ift, den guten Willen eines Wohlthäters anzunehmen, welcher verspricht in Zeiten ber Not uns mit feinem Gelbe ju hilfe zu kommen, und obichon er auch ausbrücken barf, baß ihm diese Gefinnung fehr an= genehm ift, so darf er doch zu dem so angebotenen Almosen erft bann Zuflucht nehmen, wenn eine wirkliche Rot, sowie bie anderen notwendigen Bedingungen vorhanden find. Dagegen darf ein Minderbruder sich durchaus nicht so benehmen, als wenn er zu dem Gelde irgend ein Rocht hätte; denn sonst müßte man glauben, daß er nicht nur den guten Willen des Wohlthäters, sondern das Geld selbst augenommen hat. Und wenn auch irgend jemand das Gelübde gemacht hätte, eine bestimmte Summe Geldes diesem oder jenem Kloster der Minderbrüder zu geben, so wäre er, wenigstens den Brüsdern gegenüber, zu diesem Gelübde nicht verpflichtet, da dieselben zur Erlangung eines Rechtes unfähig sind. Bor Gott aber und seinem Gewissen wäre er jedoch schuldig sein Gelübde in einer solchen Art und Weise zu erfüllen, daß den Brüdern das zuteil werden kann, was er ihnen zugedacht.

Es ist auch nicht erlaubt, sagt P. Marchant (loc. cit.), daß ein Wohlthäter irgend eine Summe Gelbes zur Berwendung für die Brüder festsett, sei es, daß das Geld beim Wohl= thäter verbleibt, oder einem anderen übergeben wird, wenn nicht die genannten Bedingungen zur Bufluchtnahme vorhanden sind, nämlich eine mahre, gegenwärtige, vergangene oder bevorstehende Rot. Der Grund ist, weil dies als der Anfang einer Zufluchtnahme angesehen wird, die nur unter ben bekannten Bedingungen geftattet ift. Sollte bies jedoch ohne Vorwissen der Brüder geschehen 3. B. wenn ein Raufmann von je 100 Mark, Die er verdient, eine Mark für die Brüder bestimmte, oder wenn jemand 100 Mark einem (anderen) Freunde für die Bedürfnisse der Brüder geben würde, aber ohne ihr Wiffen und ohne ihre Zustimmung, dann wird das Gewiffen der Brüder dadurch nicht belaftet. Wenn bann später eine Dot eintritt, burfen fie gu biefem Gelbe ihre Buflucht nehmen, nicht weil es für fie bereit baliegt, sondern nach Art einer neuen Zufluchtnahme, indem fie ihre Not offenbaren und gerade so verfahren, als wenn fein Geld für fie hinterlegt worden ware. Die Bruder wurden alfo zwar schwer fündigen, wenn fie gestatten, daß für fie Geld hinterlegt werde zu einer Zeit, wo noch keine Not vorhanden ist; tritt aber nachher eine Not wirklich ein, dann dürfen sie zum Herrn des Geldes Zuflucht nehmen und ihn aufs neue bitten, er möge jetzt das thun, was vorhin erlaubter Weise nicht geschehen konnte.

Aus all bem Gesagten geht hervor, daß diejenigen wider die Regel sündigen, welche niemals das ihnen angebotene Geld ausschlagen und zurückweisen, wenn sie es auch nicht nötig haben, sondern es ausbewahren lassen, damit es später, ohne neue Erlaubnis des Eigentümers, verwendet werde. Welches Verhalten die Obern in einem solchen Falle gegenüber dem Syndikus zu beobachten haben, ist oben bereits angegeben worden.

Dritte Bedingung. Man darf zum Geld keine Zuflucht nehmen, so lange noch andere Geldalmosen vorhanden sind, welche ohne nähere Bezeichnung oder Bestimmung für die Brüder gegeben wurden, und mit welchen man die vorliegenden Bedürsnisse hinreichend bestreiten kann. Der Grund ist, weil in einem solchen Falle keine wirkliche Not vorhanden ist. Um dies besser zu verstehen, ist zu bemerken, daß man diesenigen Gaben undestimmte oder indisferente Almosen zu nennen pslegt, welche für die Bedürsnisse der Wohlthäter sie für ein einzelnes besonderes Bedürsnisd bestimmt hat. Hieraus folgt:

Erstens, diesenigen sündigen wider die Regel, welche Geld erbetteln, annehmen oder zulassen, daß Geld gegeben wird, solange undestimmte oder indisserente Geldalmosen in hinreichender Menge vorhanden sind. Der Grund ist bereits vorhin angegeben worden, weil nämlich in diesem Falle keine wahre Not vorliegt, wie Corduba sagt (loc. cit. qu. 7.).

Zweitens, noch mehr fündigen diejenigen, welche für eine bestimmte Rot schon ein Almosen empfangen haben, und

bann für bieselbe Not zum zweiten Male Gelb beschaffen mit bem Gebanken, es burfte boch vielleicht inzwischen ein neues Bedürfnis auftauchen. So würde ber Fall eintreten, bag zwei ober noch mehrere Personen für eine und dieselbe Sache das erforderliche Geld hergeben, was aber unftatthaft ist, da auf diese Weise unnötiges Geld beschafft wird. Nach P. Marchant (loc. cit. qu. 9.) würden also die Oberen fündigen, wenn fie g. B. ein Glasfenster querft aus indifferenten M= mosen bezahlen ließen und hinterber zuftimmen würden, daß ein auter Freund bes Rlofters fein Wappen barin anbringen läßt und bann das gange Geld für jenes Fenster von Neuem hergiebt. Nur wenn mittlerweile ein neues Bedürfnis auftauchen sollte, dürfte man dies Almosen annehmen; man mußte aber ben Wohlthater davon verständigen; daß das Geld nicht für das Fenster, sondern für etwas anderes verwendet werden solle.

Sind indifferente Allmosen vorhanden, aber doch nicht hinreichend, um alle vorhandenen Bedürfniffe damit beftreiten zu können, so ist der Obere nicht gerade gehalten. Die vorhandenen Almosen zuerft für die wichtigeren Bedürfniffe zu verwenden, sondern kann nach seinem Belieben verfahren. Wenn es z. B. auch viel notwendiger ware, für die Rleibung der Brüder zu forgen, als für die Reparatur des Saufes, so dürfte doch der Guardian die vorhandenen unbestimm= ten Almosen zunächst für die Reparatur des Saufes verwenben, und für die Rleidung der Brüder andere Almofen be= schaffen. Etwas anderes ware es, wenn eine Sache keinen Aufschub duldete, z. B. wenn ein Kranker Arznei brauchte; bann mußte biefe zuerst aus ben unbeftimmten Almosen beforgt werden. Der Grund ift, weil in beiden Fällen immer eine mahre Not vorhanden ift, obichon die eine größer ift, als die andere. P. a Politio und Ludovikus von Baris, sowie einige andere sind freilich anderer Ansicht, ohne jedoch

triftige Gründe für ihre Meinung zu haben.

Vierte Bedingung. Man darf zum Gelde keine Zuflucht nehmen, wenn man die Sache felbst, welche man nötig hat, durch demütiges Betteln oder durch Arbeit gut erlangen kann. Der Grund ist, weil alsdann keine wirkliche Not zur Zufluchtnahme vorhans den ist, wie dies einem jeden klar einleuchtet.

Ich habe gesagt: wenn man bie Sache felbft durch Betteln ober burch Arbeit gut erlangen fann, um damit angubeuten, daß die Bufluchtnahme jum Gelbe nicht allezeit gegen die Regel verstößt, wenn man zwar die notwendigen Sachen auch auf andere Beise beschaffen könnte, aber nur mit vielfachen Berftrenungen und vielem Berumgeben und großer Störung bes geiftigen Lebens. Wenn man jedoch die Sache ohne großen Nachteil durch bemütiges Betteln erlangen könnte, dann wäre es gewiß gegen die Regel, wenn man zum Gelbe Zuflucht nehmen wollte. Darum muß man in diesem Punkte sich vor zwei Extremen in Acht nehmen. Einerseits darf man nicht ohne Unterschied wegen einer jeden Not zu geiftlichen Freunden Zuflucht nehmen, wenn bic Sache felbst durch demütiges Betteln, freiwillige Gaben oder durch Arbeit zu erlangen ift; denn sonst würde in un= ferem Orden bas Almofensammeln bald ein Ende nehmen. Andererseits foll man aber auch nicht aus übertriebener Gewiffenhaftigkeit alle Dinge burch Betteln beforgen wollen, besonders wenn wir dadurch unseren Wohlthätern überlästig würden, entweder weil wir fie zu oft und ungebührlich in Anspruch nehmen, oder weil wir von ihnen Sachen verlan= gen, an denen sie noch mehr Mangel haben als wir. Auch bann könnte vom Betteln abgesehen werden, wenn dadurch die Brüder ungebührlich lange außerhalb des Klofters verweilen ober zu häufig mit Weltleuten verkehren mußten, wo= durch der Geist der Andacht leicht verloren geht. Denn gleichwie unser hl. Vater begehrt, daß die Brüder bei ihren Arbeiten den Geift der Andacht nicht ersticken sollen, so ist es auch in diesem Punkte seine Absicht, die Brüder sollen das Almosen so sammeln, daß sie darüber den Geist des Gebetes nicht verlieren, dem alle anderen zeitlichen Dinge dienen müssen. P. Corduba lehrt sogar, daß man wegen eines einfallenden Festes, oder wegen einer notwendigen Reise, die man zu machen hat, zum Gelde Zuslucht nehmen und das Betteln unterlassen dürfe (in cap. 4. reg. qu. 7.).

Fünfte Bedingung. Die Not um derentwillen man Zuflucht nimmt, muß die Brüder selbst angehen und nicht eine andere Person. Der Grund ist, weil die Regel die Zusluchtnahme nur gestattet für die Bedürfnisse der Brüsder und nicht anderer Personen.

Bum besseren Verständnis merke man folgendes. Erstens, unter dem Namen Brüder werden nicht nur die Untergebenen jenes Obern verstanden, welcher die Almosen sammeln läßt, sondern auch jene Brüder, die zwar unter einem andern Obern stehen, aber bei uns als Gäste weilen. Ebenso auch alle anderen Religiosen, die unserer Liebe und Sorge anvertraut und empschlen sind, wie P. Marchant lehrt (loc. cit. qu. 11.). Zweitens, diesenige Not muß eine Not der Brüder genannt werden, welche die Oberen selbst, ihre Untergebenen, sowie alle diesenigen betrifft, die ihnen andesohlen sind, oder die zu ihren Häusern und Alösstern gehören. Auch das muß eine Not der Brüder genannt werden, zu welcher die Brüder Anlaß gewesen sind. Hiersauß ergeben sich diese Folgerungen:

Erfte Folgerung. Es dürfen die Obern, oder in deren Auftrage auch die anderen Brüder zum Gelbe Zuflucht nehmen, zunächst für den Lebensunterhalt der Brüder, d. h. für Kleidung, Speise, Trank und dgl. Ferner für alles das, was nötig ist zur gastlichen Aufnahme berjenigen, welche

zu uns kommen, wenn sie auch aus anderen Klöstern und Provinzen find. Dann für die Bedürfnisse ber Terziaren und Knechte, welche im Dienste des Hauses beschäftigt find. Ferner zur Beftreitung der Unkoften und Auslagen, die etwa ein Provingial, Commissarius Generalis, oder ein Visitator im Intereffe der Proving zu machen hat, vorausgesett, daß dieselben mäßig und unserem Stande entsprechend find, wie P. Kimenes lehrt (hic n. 51.). Sodann für basjenige, mas notwendig ift zu einer entsprechenden Aufnahme und Bemirtung eines Wohlthaters oder großen Freundes des Ordens, wie derselbe P. Limenes sagt (n. 50.). Endlich, wenn eine weltliche Person aus Liebe für den Orden arbeitet und bei dieser Arbeit sich eine schwere Verletzung oder Krankheit zuzieht, dürfte man dasjenige beschaffen, was zur Heilung notwendig ift, da diese Not in Anbetracht der Brüder ent= standen ist, für welche jene Verson gearbeitet hat, wie P. Marchant sehrt (loc. cit. qu. 11.).

Bei allen diesen Fällen muß man jedoch die obenge= nannten Bedingungen einhalten. Corduba fügt noch hingu (qu. 7), daß ein Bruder auch Zuflucht zu geistlichen Freunden nehmen dürfte, wenn seine Eltern fich in dringender Not befinden, oder um seine eigenen, früher in der Welt gemachten Schulden zu beden; jedoch durfe dies nur mit Erlaubnis der Oberen geschehen (cfr. Const. Gen. n. 274.). Alls Grund führt er an, daß eine solche Not auch die Brüder selbst anzugehen scheine, weil dieselben sowohl nach dem natürlichen wie nach dem firchlichen Rechte in derartigen Fällen zur Abhilfe verpflichtet sind. P. Marchant stimmt ihm zwar hierin bei, daß man in diesen Fällen Zuflucht nehmen durfe, aber nicht aus dem Grunde, weil diese Not die Brüder angehe, fondern weil das Regelgebot die Verpflichtungen des natür= lichen und göttlichen Rechtes nicht aufheben kann. Dies icheint auch mir die beste und richtigste Ansicht zu sein.

Zweite Folgerung. Sowohl die Oberen, als auch die Untergebenen fündigen, wenn fie für auswärtige weltliche ober geiftliche Bersonen, die fie nichts angehen, Geld beschaf= fen, auch unter dem Borwande der christlichen Liebe und Freundschaft. Dies ift wider die Regel, wie oben gefagt wurde, und wie es P. Corduba lehrt (qu. 7.). Letterer fügt jedoch hinzu, es sei erlaubt, für jemand, der sich in großer Not befindet, einen anderen zu bitten, daß er dem Rotlei= benden mit einem Geldalmosen zu Hilfe kommen möge. In diesem Falle nehmen ja die Brüder fein Gelb an, noch haben sie irgend welches Recht ober Verfügung über basselbe, und handeln auch nicht gegen den rechtmäßigen Willen ihrer Obern. Es ift dies auch keine Bufluchtnahme zum Gelbe, sondern nur eine Bitte und ein Rat, daß man einem Dürftigen ein Liebeswerk erweise. Auf diese Weise dürfen auch Prediger in der Kirche die Spendung von Almosen anraten ober auch gewisse arme Personen ber Milbthatigkeit em= pfehlen, wie P. Marchant lehrt (loc. cit. qu. 11.).

Dies sind nun die fünf Bedingungen, welche vorhanden sein müssen, wenn man erlaubter Weise wegen irgend einer Sache zu geistlichen Freunden Zuflucht nehmen will. Unter diesen sind wohl die wichtigsten, daß eine wahrhafte, bestimmte, gegenwärtige und bevorstehende Not vorhanden sein muß. Im Zweisel, ob eine solche Not vorliegt, muß man es den Oberen anheimstellen, denen das Urteil hierüber zusteht. Die Untergebenen aber können sich mit gutem Gewissen darnach richten, wenn auch die Oberen in ihrem Urteil sehl gehen sollten.

## Dierte Frage.

Welche Art und Weise muffen die Gruder einhalten, wenn fie zu geifi= lichen Freunden Jufincht nehmen?

Antwort. Nach ben Bapftlichen Erflärungen,

namentlich Rikolaus III. und Alemens V. sind fünf Bunkte oder Bedingungen einzuhalten, wenn man zu geistlichen Freunden Zuflucht nehemen will.

Exple Bedingung. Die Brüder dürsen weder durch sich selber, noch durch jemand anderen eine eigentliche Geldanleihe machen unter Aussertigung eines Reverses oder Schuldscheines, kraft dessen sie sich verpklichten, das Geld mit der Zeit zurückzugahlen, mag dies mit ausdrückslichen oder verdeckten Worten geschehen, wie dies Nikolaus III. erklärt (art. 6. n. 1.). Der Grund ist, weil durch eine solche Anleihe das Gigentumsrecht des Geldes an den Borsgenden übergeht. Da aber die Minderbrüder sowohl im einzelnen, wie alle insgesammt, gar keines Gigentumsrechtes fähig sind, so folgt daraus klar, daß sie auch nicht auf die erwähnte Weise eine Geldanleihe machen dürfen.

Ich habe gesagt: eine eigentliche Gelbanleihe. Wenn nämlich eine solche Not vorhanden ist, daß die Brüder zu geiftlichen Freunden Zuflucht nehmen dürfen , dürfen fie auch einen Freund bitten, daß er ihnen dasjenige, was fie nötig haben, bezahlen wolle, indem sie ihm gleichzeitig versprechen, getreulich Sorge tragen zu wollen, daß ihm durch Wohlthäter oder sonstwie seine Auslagen erftattet werden. Der Grund ift, weil in diesem Falle die Brüder weder das Geld, noch das Gigentum darüber, noch auch den Gebrauch desfelben annehmen. Sie tragen nur Sorge für die Bezahlung der Sache durch das Versprechen, auf eine erlaubte Weise die Ausgaben ersetzen zu wollen. Somit scheint dies eine zweifache Zufluchtnahme zu sein, wie P. Marchant fagt (in c. 4. tit. 5. qu. 2. concl. 2.), die eine für die Bezahlung ber Sache, die andere für die Entschädigung desjenigen, der die Soche querft bezahlt bat. Papft Nikolaus III. bestätigt dies ausdrücklich, indem er fagt (loc. cit.), daß die Brüber, ohne irgend eine Verpflichtung zu übernehmen, sagen dürsen, sie wollten durch Almosen oder andere geistliche Freunde Sorge tragen, daß die gemachten Auslagen wieder zurückserstattet werden. Hieraus folgt:

Erstens, diejenigen sündigen schwer, welche durch einen Handschein oder durch eine Hypothek eine Verpflichtung auf sich nehmen. Seenso diejenigen, welche den geistlichen Bater veranlassen, solches im Namen des Konvents zu thun. Doch ist es erlaubt, sagt P. Corduba (qu. 8.), jemand zu bitten, daß er auf seinen eigenen Namen Geld für die Brüder aufsnehmen wolle, oder sich selbst zur Zahlung verpflichte, um so den Minderbrüdern helsen zu können.

Zweitens, auch diejenigen sündigen schwer, welche in eigener Person oder durch den geistlichen Bater einem anderen Geld ausleihen. Da die Brüder weder den Gebrauch des Geldes, noch irgend welche Berjügung über dasselbe haben, können sie auch nicht das Eigentum darüber anderen durch Ausleihen übertragen. Sie dürsen aber, sagt Corduba (ibid.) den Herrn des Geldes oder seinen Substitut (sei es der geistliche Vater oder sonst jemand) bitten, daß er in seinem eigenen Namen das Geld an jemanden ausleihen möge.

Bweite Bedingung. Einige Erklärer der Regel meinen, daß die Brüder den geistlichen Freunden ihre Nöten im einzelnen darlegen müßten, wenn sie zu ihnen Zuslucht nehmen und um Geld bitten. Diese Meinung hat Manches für sich; und Corduba sagt (loc. cit.): "Ich habe bis jetzt noch keinen bewährten Regelerklärer gefunden, obwohl ich schon viele gelesen, der einer anderen Ansicht gewesen wäre." Der Grund ist folgender: Wenn die Brüder das Geld im allgemeinen für ihre Bedürfnisse erbitten, ohne im einzelnen anzugeben, wosür es sein soll, so hat es den Ansschein, als wenn sie sich dadurch eine gewisse Freiheit in der

Berwendung des Gelbes sichern wollten, was jedoch der Regel zuwider ift. Nichtsdeftoweniger bin ich der Anficht, baß es nicht notwendig ift, seine Bedürfnisse im einzelnen anzugeben, wie dies Corduba (qu. 8.), Luengo (c. 4. contr. 13. sect. 3.), a Politio (in cap. 4. n. 30.) und noch mehrere andere mit vollem Rechte behaupten. Der Grund ift, weil Nifolaus III. bestimmt hat, (art. 4. n. 7.), daß, wenn Gelbalmofen ohne nähere Beftimmung gegeben werben, b. f. wenn dieselben nicht für ein bestimmtes Bedürfnis bezeichnet worden find, die Brüder dieselben getroft für jede wirkliche Not verwenden dürfen. Ja P. Ximenes meint mit Recht (n. 68.), daß es manchmal nicht ratiam, ja daß es mitunter fogar unschicklich ware, seine Bedürfnisse im einzelnen anzugeben, weil man bisweilen etwas nötig hat, was man ben geiftlichen Freunden nicht gut außeinandersetzen kann, damit fie nicht etwa Anstoß nehmen.

Dennoch gezient es sich, sagt a Politiv, seine Bedürfenisse anzugeben, wenn es passend geschehen kann, teils um ein gutes Beispiel zu geben, teils um allem bösen Argwohn vorzubeugen, der soust leicht entstehen kann. Die Weltleute werden viel mehr erbaut und geben weit williger und freisgebiger die Almosen, wenn sie genau wissen, wofür sie verwendet werden sollen, da sie daraus entnehmen können, daß es den Brüdern nicht ums Geld, sondern um die notwendigen Sachen zu thun ist.

Dritte Bedingung. Man darf nicht mehr Geld verlangen oder annehmen, als wirklich für die betreffende Sache erforderlich ist, gemäß der Erklärung Nikolaus III.. welcher sagt (art. 9.): "Die Brüder sollen sich hüten, daß sie mit Wissen und Willen nicht mehr Geld sich geben lassen, als die Sache voraussichtlich kosten wird." Der Grund ist, weil alles, was über das Erforderliche hinausgeht, überflüssig ist; und dies dürfen die Brüder weder verlangen, noch

annehmen, auch wenn es ihnen angeboten wird, wie dies bei ber vorigen Frage schon gesagt worden ift.

Diejenigen fündigen alfo schwer, welche für Tuch, Bücher und bgl. von den geiftlichen Freunden mehr Geld perlangen, als die betreffenden Sachen koften, auch wenn fie beabsichtigen, den Überschuß für andere notwendige Sachen ju verwenden. Das überschüffige Gelb darf nämlich in diesem Falle ohne Erlaubnis des Gebers nicht für andere Sachen ausgegeben werden; und wenn es die Brüder doch thun wollen, muffen fie es dem Geber vorher mitteilen und feine Ruftimmung einholen. Wird diefelbe verweigert, bann muß ihm der Rest zurückgegeben werden, wie Nikolaus III. sagt (art. 9.). Deshalb ift es ratfam, gleich von vorn herein den Eigentümer des Geldes zu fragen, ob er damit einver= ftanden fei, daß das etwa übrig bleibende Geld für andere notwendige Sachen verwendet werden dürfe. Sätten bies bie Brüder aus Unachtsamkeit unterlassen, oder könnten fie es wegen Abwesenheit des Wohlthäters nicht mehr thun, so dürften fie in diesem Kalle die Erlaubnis des Wohlthäters voraussetzen und annehmen, daß derselbe damit einverftanden ift. Gine foldje vermutete Erlaubnis ift aber ausreichend. P. a Volitio (n. 32.), Ximenes (n. 70.), sowie mehrere andere meinen fogar, dies durfe felbst dann gesche= ben, wenn die Brüder absichtlich versäumt hatten, ben Wohlthäter darnach zu fragen. Wohl haben fie dadurch gefündigt, daß fie mehr, als notwendig war, verlangt haben; nunmehr aber können fie annehmen, daß der Geldspender damit zufrieden sei, wenn der Rest des Geldes für andere notwendige Sachen gebraucht werde, es ware benn, daß fie vom Gegenteil überzeugt wären.

Zu bemerken wäre noch, daß bei solchen Geldalsmosen, welche im allgemeinen gegeben werden, d. h. ohne nähere Angabe eines besonderen Zweckes, zu welchem dieselben

verwendet werden sollten, der Überschuß unbedenklich ohne neue Zustimmung des Gebers für andere Bedürfnisse vers wendet werden dark.

Dierte Bedingung. Wenn die Brüder jum Gelbe Zuflucht nehmen, oder wenn ihnen freiwillig Geld angeboten wird, so burfen sie niemand namhaft machen, welcher bas Beld für fie annehmen foll. Dies burfte nur bann geschehen, wenn fie versichert sind, daß der Geber nicht in eigener Berson das Geld verwenden, oder einen anderen damit beauftragen will. Der Grund liegt darin, daß eine folche von den Brüdern namhaft gemachte Person leicht als untergesetzte Berfon der Brüder erscheinen könnte. Wenn aber der Berr das Geld nicht felbst ausgeben will, und auch keinen anderen bagu bestimmt, weil er entweder feine geeignete Berfon kennt, oder weil er wünscht, daß die Brüder ihm jemand bezeichnen möchten, dann ift es nicht wider die Regel, eine geeignete Berfon zu nennen, welche der Berr nach feinem Belieben beauftragen kann, auf daß fie in seinem eigenen Namen das Geld verwende. Der Grund ift, weil die Verwendung des Geldes alsdann nicht im Namen der Brüder geschieht, sondern im Namen des Gebers, wie Nikolaus III. sagt (art. 9. n. 2.).

Wenn also die Brüder beim Sammeln der Almosen 3. B. von Frucht, Eiern und dgl. einen sogenannten Terminsmann bei sich haben, welcher ihnen die erhaltenen Almosen trägt, oder ihnen den Weg zeigt, und wenn diesem Manne Geld gegeben wird, damit er die gewünschten Sachen kaufe, dann sollen nach der Lehre des P. Marchant (in c. 4. tit. 7. resol. dub.) die Brüder den Leuten sagen, daß sie kein Geld terminieren und solches auch weder durch sich selbst, noch durch andere annehmen dürsen. Nachdem sie so die Leute zuerst verständigt haben, dürste der Begleiter das Geld annehmen, damit er entweder selbst sür seine Mühen entschädigt werde, oder den Brüdern das kaufe, was sie

gebettelt haben. Der Grund hiervon ift, weil eine folche Handlungsweise nichts anderes ift, als eine bloße Zuftimmung, bag ber Wohlthäter für sein Geld bas beschaffe, was die Brüder um Gotteswillen verlangen. Beil aber manche einfältige Leute dies nicht leicht einsehen, und beswegen Ur= gernis daran nehmen konnten, so ist es ratsam, daß die Brüder es so selten als möglich thun oder zulassen. Auch bürfen sie nicht mehr annehmen lassen, als wirklich notwendig ift, um den Terminsmann oder Begleiter zu bezahlen. Wenn die Leute sehen, daß wir durchaus nicht aufs Geld ausgehen, werden sie davon erbaut, und wenn dann die Brüder das nächste Mal wiederkommen, werden sie sich bei Reiten mit benjenigen Sachen vorsehen, welche die Brüder terminieren und auch nicht geben, als die wenigen Pfennige, die fie fonft dem Terminsmann anbieten. Außerdem muffen sich die Brüder hüten, daß sie dem Terminsmann nicht befehlen, wie er das Geld verwenden folle, gleichsam als wäre es ihr Gigentum, sondern fie durfen ihn nur bitten. P. Marchant lehrt auch, daß man einen Wohlthäter bitten burfe, er moge felbft ben Begleiter ber Bruder für beffen Mühe und Urbeit bezahlen; ja man barf für biefen Zweck felbft zum Gelbe Zuflucht nehmen. Aber es ift nicht erlaubt, dem Begleiter mehr Geld geben zu lassen, als er verdient hat, und ben Überschuß bann für sich zu behalten, wenn dies nicht die Absicht des Wohlthäters ift. Wenn also ein Terminsmann zu bezahlen ift, muß man bem Wohlthater genau Bescheid sagen, wie viel dafür auszulegen sei.

Die Brüder dürfen auch jene Person, welche Bezahlung wegen irgend einer Leistung verlangt, einem Wohlthäter vorführen und ihn bitten, daß er derselben die Bezahlung leiste. Ebenso dürfen sie auch den Knecht mitnehmen, den ein solcher Gläubiger ihnen mitgiebt, damit er von einem Wohlthäter das Geld in Empfang nehme. Aber sie müssen

sich hüten, daß sie nicht aus eigenem Antrieb jemand mit= nehmen, um ihn dem Bohlthater vorzustellen, wenn fie nicht gang ficher find, daß der Wohlthater nur durch einen folden, welchen ihm die Brüder vorstellen werden, die Sache in Ordnung bringen will. Gine Gewigheit in biefer Begiehung können sie erlangen aus ben persönlichen ober örtlichen Berhältniffen eines Wohlthäters. Unter hundert Bersonen näm= lich, die uns ein Almosen geben wollen, wird wohl kaum die eine oder andere gefunden werden, welche das Geld in eigener Person oder durch einen anderen von ihm selbst Bezeichneten verwenden will. Gemeiniglich werden die Bruber gefragt, wem man das Geld übergeben folle; beshalb bürfen sie in solchen Fällen auch jemand namhaft machen, welcher das Geld in Empfang nehmen und verwenden foll. Dies wird wohl in der Regel so die Absicht des Wohltäters sein, wenn er nicht unzweideutig sich in einem anderen Sinne ausspricht.

Es könnte auch jemand fragen, ob die Brüder nach Belieben irgend einen vorschlagen können, welcher das Geld annimmt, wenn es der Herr nicht felbst thun will und keinen anderen dazu ernennt. Die gewöhnliche Antwort der Regelerklärer auf diese Frage lautet, daß dies den Brüdern gestattet ift; aber fie fugen bingu, die Brovingiale und die Rapitel follten ben Guardianen und anderen Brüdern befeh-Ien, keinen anderen als geeignete Berson vorzuschlagen, als nur den Syndifus, damit auf diefe Beife alle Migbräuche und Gelbansammlungen bei unbekannten ober unzuverläffigen Leuten vermieden werden. Diejenigen aber, welche gegen den Willen der Oberen andere vorschlagen, fündigen schwer; benn wie es Sache der Oberen ift, jemand die Erlaubnis sur Rufluchtnahme zu geben, so dürfen fie auch die Art und Weise anordnen, wie dies zu geschehen hat. Bur befferen Erflärung und Befräftigung bes Gefagten mogen hier einige

Resolutionen folgen, welche P. Bonifazius Maes, f. Z. Provinzialminister der Provinz vom hl. Joseph in Flandern und später Generalkommissar für Ober- und Niederbeutschland verfaßt hat. Dieselben lauten folgendermaßen:

Erstens, wenn kein Zweifel vorhanden ift, daß der Wohlthater das Eigentumsrecht über fein Gelb abgegeben hat, bann burfen die Bruder nicht bahin wirken, daß bas Weld bei einem anderen niedergelegt werde, als beim geift= lichen Bater des Konventes, oder bei einer anderen in seinem Namen dazu bestellten Berson. Der Grund ift, weil in diefem Falle ber Bapft das Eigentumsrecht über jenes Geld an sich nimmt, wie sich dies klar aus der Konstitution Martin V. ergiebt. Der Bapft aber, als Berr des Geldes, befiehlt, daß ce nur dem geiftlichen Bater oder seinem Substitut und feinem anderen gegeben werbe. Wenn sich die Brüder nicht barnach richteten, würden fie fich als Eigentümer des Geldes benehmen. Aus der Verordnung Martin V. scheint zwar hervorzugehen, daß die Minifter und Rustoden nur einen Syndifus für jedes Saus oder Konvent der Brüder ernennen follen; jedoch ist es ihnen auch heutigen Tages ohne Berletzung ihres Gewiffens geftattet, für jedes einzelne Saus mehrere Berfonen mit dem Amte eines Synditus zu betrauen, welche im Namen bes Papftes alle notwendigen Sachen den Brüdern beforgen und bas Gelb, welches für die Brüder gegeben wurde, annehmen und ausgeben follen.

Es ergiebt fich dies klar aus dem öffentlichen Inftrument des Kardinals Matthäus, Protektor des Ordens, welsches im Jahre 1281 zu Rom erschien und von P. Marchant angeführt wird (Relect. theol. fol. 24.). Auch Corduba behauptet (c. 4. qu. 16.), daß Martin IV. und andere Päpste dies den Oberen wiederholt gestattet haben mit nachsfolgenden Worten: "Wir stellen es eurer Fürsorge anheim und gestatten, einige besondere Personen, die dem Orden nicht

angehören, aufzustellen, je nach Erfordernis eines jeden Klosfters u.f.w." Mit diesen Worten erlaubt der Papst, so viesen Personen das Amt eines Syndikus zu übertragen, als es an jedem Orte notwendig wird. So lehrt Corduba an der angeführten Stelle. Wenn also die Oberen mit Grund dafür halten, daß ein Syndikus nicht genüge, sondern mehstere da sein müssen, so dürfen sie auch mehrere anstellen.

Zweitens, wenn der Wohlthater das Gigentum über fein Geld für fich behalten hat und das Geld entweder in eigener Berson oder durch eine andere von ihm beftimmte Persönlichkeit verwenden will, oder wenn er verlangt, daß die Brüder ihm (mit Ausschluß des Syndifus) einen anderen namhaft machen follen, bem er die Berwendung des Gelbes übertragen könnte, alsdann muffen die Brüder, Obere sowohl wie Untergebene, bem Wohlthater fein freies Berfügungs= recht laffen und dürfen nicht verlangen, daß dies Almosen bem geiftlichen Bater übergeben werde, sondern können ruhig geftatten, daß nach dem Wunsche des Wohlthäters ein ande= rer dazu genommen werbe. Denn P. Marchant sagt (relect. fol. 128.) also: "Wenn der geistliche Freund entweder in eigener Berson ober durch einen ber Seinigen einem Be= bürfniffe der Brüder abhelfen will ..., fo ware es ebenfo gegen die Regel, einen anderen hierfür zu bestimmen, als es wider bie Regel ist, ihn zum Syndikus zu schicken". Der Grund ift, weil der Wohlthater im angeführten Falle Berr über fein Geld ift und über dasselbe verfügen kann, wie es ihm beliebt, es fei benn, daß er es auf eine Weise verwenden wollte, die den Brüdern nicht erlaubt ift, was hier aber nicht der Fall ist.

Drittens, wenn der Wohlthäter das Eigentumsrecht über sein Almosen beibehält, dann dürfen die Brüder, (die Oberen sowohl als auch mit deren Erlaubnis die Untergebenen) den Whithäter bitten und ihn bewegen, daß er ents

weber in eigener Person ober durch seinen Substitut das Geld für die Bedürfnisse der Brüder verwende. So lehrt Nikolaus III. (art. 6. n. 2.), welcher diese Art und Beise au handeln den Brüdern angiebt und empfiehlt. Denn da der Wohlthäter, als der Herr des Geldes, dies aus sich selbst thun darf, wenn er will, so ist auch wenig daran gelegen, auf wessen Veranlassung hin er dies thut, wenn er es nur thun will.

Viertens, wenn der Wohlthäter, welcher das Eigen= tumgrecht über sein Geld beibehalten, weder durch fich felbst, noch durch eine andere von ihm bestimmte Person das Geld für die Bedürfniffe der Brüder verwenden will, sondern es den Brüdern überläßt, nach eigenem Gutdünken irgend jemand hierfür auszuwählen, dann dürften nach der Lehre Marchant's (relect. fol. 65.) die Brüder auch heutigen Tages noch ohne Sunde mit Umgehung des geiftlichen Baters eine andere ge= eignete Verson namhaft machen, welche im Namen des Wohl= thäters das Geld für die Bedürfnisse der Brüder verwenden foll. Dies scheint sich aus der Erklärung Nikolaus III. zu ergeben (art. 6. n. 2.), welcher folgendermaßen spricht: "Wenn aber der Geber dies nicht thun wollte (nämlich in eigener Verson oder durch Bermittelung einer anderen von ihm felbst ohne Zuthun der Brüder bestimmten Berson das Gelb zu verwenden), oder wenn er dies nicht thun könnte, entweder weil seine Abreise bevorftande, oder weil ihm keine greignete Berson befannt ware, ber er bies übertragen konnte, ober aus sonst einem anderen Grunde: so erklären wir, daß in keiner Weise die Reinheit und treue Beobachtung der Re= gel verlett wird, wenn die Brüder dem Wohlthäter eine ober mehrere Personen nennen, benen er die Berwendung seiner Umosen anvertrauen könnte". Gegenteilige Berordnungen aber von anderen Bapften, die unter Gunde verpflichten, sind bis jett nicht erschienen.

Ich habe zunächst gesagt: die Brüder bürfen auch heutigen Tages noch. Denn obschon Martin V. ver= ordnet hat, daß alle Geldalmofen in die Bande bes Syndifus niedergelegt werden sollen, damit biefer sie getreulich für Die Bedürfnisse der Brüder verwende, so wollte er doch die Brüder nicht ftrenge hierzu verbinden, sondern hat ihnen volle Freiheit gelaffen, auch nach der Anweisung von Nikolaus III. zu verfahren. Dies ergiebt fich klar aus dem vierten Rapitel der Konstitution Martin V., wo es heißt: "Dennoch verbieten wir hiermit nicht nach den oben angeführten Erklä= rungen (Bikolaus III. und Rlemens V.) zu verfahren, fondern Die Brüder dürfen fich nach Belieben denfelben ohne Berlebung ihres Gewissens oder Gelübdes anbequemen. Wie es also vor dem Erscheinen der Bulle Martin V. erlaubt war, ben eigentlichen Syndifus zu umgehen und in der angege= benen Weise einen anderen vorzuschlagen, so ist dies auch noch heutigen Tages erlaubt.

Ich habe ferner gesagt: ohne Gunde. Unsere Beneralkonstitutionen bestimmen freilich ausdrücklich (n. 211.): "Bei dem betreffenden Syndifus ober seinem Substitut sollen alle Geldalmosen niedergelegt sein', damit dieselben durch sie für die Bedürfniffe der Bruder nach dem Gutbefinden ber Oberen ausgegeben werden. Jene Oberen, welche befunden werden, daß fie derartige Almosen anderswo haben, sollen den Strafen der Gigentumer verfallen." Jedoch verpflichten die Konstitutionen nicht unter Sünde, außer nur in jenen Fällen, welche durch ein göttliches Gebot ober durch ein Gebot ber Borgesetten unter bem Gehorsam ober unter Strafe ber Exfommunitation bestimmt find, was aber hier nicht zutrifft. Die Bapfte und die Generalkonftitutionen haben nicht ohne Grund diefen Fall nicht unter Sunde verbieten wollen. Denn es fann vorkommen, daß der Syndifus, wenn er alles für die Brüder allein besorgen mußte, zu fehr mit Arbeit überladen würde; und außerdem können Umftände eintreten, baß die Brüder fich nicht gut anders helfen können, als baburch, daß fie mit Umgehnng des Syndikus durch jemand anderen die Almosen verwenden lassen, wie es thatsächlich in manchen fonst eifrigen Provinzen geschieht. Damit foll aber nicht ge= fagt sein, daß man leichthin und ohne einen wichtigen Grund bas angeführte Statut übertreten barf. Dies barf schon aus Achtung gegen die Bäter des Ordens nicht geschehen, welche im hl. Geifte versammelt, die Konstitutionen gemacht haben, sowie auch wegen der wichtigen Ursachen, welche die Oberen bestimmt haben, diese Vorschrift zu geben. Denn wie die Erfahrung lehrt, können leicht sehr viele Migbräuche und Argernisse daraus entstehen, wenn mehrere Bersonon zur Unnahme und Verwendung der Geldalmosen angenommen werden. Manche Bruder, die ein weites Gemiffen haben, murden folche Personen hierfür außersehen, mit denen sie wie mit Ancchten und Untergebenen verfahren könnten, und welche bas Geld nach ihrem Belieben in unerlaubter Beise verwenben würden. Darum muffen die Vorgesetten dafür Sorge tragen, daß ihre Untergebenen, denen fie die Rufluchtnahme jum Gelbe geftatten, nicht unterschiedslos beliebige Berfonen zur Annahme des Geldes bezeichnen, sondern getreu die Borschriften Martin V. und die mit ihnen übereinstimmenden Ordensfatungen beobachten, bamit ihr eigenes Gemiffen fowie das der Untergebenen keinen Schaden leibe.

Zum besseren und vollen Verständnis dieser wichtigen Verhaltungsregeln ift noch folgendes zu bemerken. Die Minsberbrüder können und dürsen keinerlei Eigentumsrecht erwersben, mag es sich um Geld oder um irgend eine andere Sache handeln. Das Eigentumsrecht aller Dinge, die ihnen gegeben werden, bleibt entweder bei den Gebern, oder geht auf den Papst über. Deswegen dürsen die Minderbrüder auch niemals zulassen, daß Geldalmosen in ihrem Namen

und Auftrage angenommen und verwendet werben; sondern bies barf nur im Ramen bes Eigentumers von bem Gelbe geschehen. Aus diesem Grunde muß man genau wissen, in welchen Fällen das gegebene Gelb noch Gigentum bes Ge= bers bleibt, und wann es in bas Eigentum bes Papftes übergeht. Dem Wohlthater gehört diefes Geld folange, bis er auf sein Eigentumsrecht verzichtet; hat er dasselbe von sich abgegeben, dann fällt es dem Papfte zu. P. Marchant lehrt (in relect. theol. fol. 99.) daß der Papit in folgenden Fällen das Eigentumsrecht über jenes Geld, welches für die Nöten ber Brüder gegeben wird, an sich nimmt: Erftens, nach ber Erklärung Nikolous III. (art. 12.), wenn der Syndikus einige bewegliche ober unbewegliche Güter, welche die Bruder nicht mehr gebrauchen, verkauft. Zweitens, gemäß der Bulle Martin V. Exultantes, wenn das Geld den Brüdern burch ein Testament vermacht wird, ober wenn es gewonnen wird durch Verkauf von Sachen, welche den Brüdern teftamentarisch vermacht worden sind. Drittens, scheint es, daß ber Geber fein Eigentumsrecht abgiebt und dem Bapfte über= trägt, wenn er das Geld im allgemeinen für die Bedürfnisse der Minderbrüder hergiebt, namentlich dann, wenn ber Wohlthäter seinen Namen nicht nennen will. Ferner, wenn es gegeben wird als Lohn für körperliche oder geiftige Arbeit, wie für hl. Meffen, Predigten, Begräbniffe und dgl. Zwar fagt P. Marchant (in c. 4. text. 2. qu. 4): "Obwohl ber Wohlthäter, wenn er sein Geld abgezählt und hingelegt hat, die Absicht und Meinung hat, das Eigentum darüber entgultig aufzugeben, so muffen wir doch an der Auficht fest= halten, daß der Wohlthäter noch der Eigentümer seines Geldes verbleibt; denn die Absicht des Wohlthäters muß vernun= ftig ausgelegt werden, b. h. man muß annehmen, daß er fo verfahren will, wie es die Regel erfordert." Nichtsdefto= weniger glaube ich, daß man an dieser Ansicht des P. Marchant

nicht streng sestzuhalten braucht, da mehrere Päpste das Eigentum über dieses Geld an sich genommen haben, wie noch weiter unten gezeigt wird. Wenn es aber der Papst an sich nimmt und nicht die Brüder, so verstößt das nicht gegen die Regel; und in der That, wenn in diesem Falle das Geld nicht in das Eigentum des Papstes übergehen sollte, dann weiß ich nicht, wann solches überaupt geschieht.

Fünfte Bedinaung. Benn bas Gelb nicht alsbald verbraucht wird, sondern eine Zeitlang entweder bei dem Gigentumer, ober bei einem anderen aufbewahrt wird, so muß dies in der Weise eingerichtet werden, daß jederman deutlich merken kann, es geschehe solches nicht im Auftrage und auf Befehl ber Brüder, sondern im Namen bes Eigentumers. Darum fagt Corduba (in c. 4. qu. 8) und ebenfalls a Politio (n. 38) sowie mehrere andere, daß die Brüder, wenn es füglich geschen kann, verpflichtet find dem Berrn bes Geldes, ober seinem Substitut, sofern er nicht hinreichend über unsere Berhältnise unterrichtet ift, mitzuteilen, daß bas Eigentum und Verfügungsrecht über biefes Gelb jederzeit beim Geber verbleibe, und er deshalb die volle Freiheit habe basselbe wieder zuruck zu fordern, bis es ausgegeben ift, sowie daß die Brüder auf jenes Geld und deffen Gebrauch keinerlei Recht haben, noch haben dürfen. Dies lehrt mit klaren Worten Nikolaus III. (art. 7. n. 2.). Nichtsbeftoweniger lehren Miranda (in Reg. c. 52. cond. 11.) und noch andere mit ihm, daß dieses nicht immer mit ausdrücklichen Worten zu geschehen braucht, es wäre benn, bag man bei jemand ein Argernis verhüten mußte, nämlich wenn berselbe irrtumlich meinte, daß die Brüder Eigentumer bes Gelbes sind. Um eine solche Auffassung zu vermeiben, sollte man, soviel als möglich, an der erften Ansicht festhalten, um so der gangen Welt ju zeigen, wie weit wir uns vom Gelbe fern halten wollen. Wenn dies aber jemand aus Unachtsam=

keit oder Vergefilichkeit unterlassen hätte, würde er daburch nicht sündigen.

## Fünfte Frage.

Wie muffen sich die Brüder verhalten, damit das Geld, welches für ihre Pedürfnisse gegeben wurde, recht angewendet werde?

Antwort. Rach den Päpftlichen Erklärun= gen, sowie nach der Lehre vieler Regelerklärer müssen von den Brüdern fünf Punkte oder Bedingungen eingehaltn werden, damit das für die Brüder gegebene Geld durch den Syndikus oder durch einen anderen verwendet werden darf.

Erste Bedingung. Die Brüber müssen davon durchstrungen sein und es auch durch Wort und That zu erkennen geben, daß sie weder das Eigentum noch irgend ein Versügungsrecht über das Geld haben, oder haben wollen. Dies ergiebt sich aus der Erklärung Nikolaus III. (art. 6. n. 2.). Hieraus folgt:

Erstens, gegen den Substitut oder Depositar, d. h. gegen jene Person, bei welcher Geld für uns hinterlegt ist, müssen wir uns gerade so benehmen, wie gegen den Herrn und Eigentümer des Geldes selbst. Wir dürsen also nicht thun, als hätten wir irgend ein Recht auf jenes Geld, sondern müssen ihn vielmehr demütig bitten, daß er dieses oder jenes Bedürsnis von dem hinterlegten Gelde bestreiten möge. Doch wäre es nicht unstatthaft, nötigenfalls einen solchen Substitut zu ermahnen und ihm an's Herz zu legen, daß er gewissen haft und pünktlich das ihm übertragene Amt ausübe, wie man ja auch den Herrn selbst ermahnen dürste, sich gegen seinen Nächsten so zu benehmen, wie es sich gebührt. Wenn also jemand dem Anechte des Konventes Geld für die Brüder giebt, so dürsen sie dem Knechte wohl sagen: Verwende dies

Gelb für diese ober jene notwendige Sache; aber die Brüder burfen mit folden Worten feinerlei Recht auf Diefes Geld ober feine Berwendung beauspruchen. Deshalb muffen fie in ihrer Redeweise vorsichtig sein, wenn fie derartige Anweis fungen geben; benn wenn fie auch in anderen Dingen ihrem Rnechte wirkliche Aufträge erteilen können, so dürfen fie doch in jenen Fällen, bei benen es fich um die Berwendung von Geld handelt, nur bittend ihre Bunfche außern. Aus bemselben Grunde ift es uns auch nicht erlaubt, weder schriftlich noch mündlich, zu verlangen, daß so und so viel von dem hinterlegten Gelde ausgegeben werden foll, oder anzusagen, daß wir genaue Rechnung über die Verwendung verlangen würden. Überhaupt muffen wir in unseren Reden und in unferm ganzen Benehmen alles vermeiben, was ben Anschein erwecken könnte, daß wir in Bezug auf das Geld irgend ein Recht ausüben wollten; benn fonft ware ja ber Substitut eine untergesette Berson von uns, indem er in unserem Namen und Auftrage das Geld verwalten würde. wie Rleinens V. fagt (art. 7. n. 4.).

Zweitens, aus eben bem Grunde bürfen die Brüder nicht den Schlüffel zum Gelbschrank bei sich bewahren, ober ben letzteren versiegeln, da dies nach Erklärung Klemens V. nur dem Eigentümer zusteht, sowie demjenigen, welcher über das Geld zu bestimmen hat.

Drittens, die Brüder dürfen keine strenge Rechenschaft barüber fordern, auch nicht im Namen des Eigentümers, was der Syndikus oder sein Bevollmächtigter (Substitut) mit dem Gelde gethan, oder wie er es verwendet hat. Dies kommt nur einzig dem Herrn des Geldes zu, wie Nikolaus III. und Klemens V. erklärt haben. Nichtsdestoweniger dürfen die Brüder den Syndikus oder seinen Substitut fragen, wie viel er bereits von dem Gelde verausgabt und wie viel Almosen noch übrig geblicben sind, damit sie wissen können,

ob für die bevorstehenden Bedürfnisse noch Geld genug vorshanden ist, oder ob sie sich nach neuen Geldalmosen umsehen müssen. Wenn aber dieser Bevollmächtigte cs nicht sagen wollte, könnten sie ihn nicht dazu vor Gericht zwingen, obschon er durchs natürliche Recht dazu verbunden ist, auf daß die Brüder bei einer etwaigen neuen Zusluchtnahme in ihren Gewissen ruhig sein können.

Die Brüber begehen eine schwere Sünde, wenn auf ihr Betreiben oder mit ihrer Zustimmung ein Wohlthäter sein Geld ungeeigneten und unfähigen Personen übergiebt, z. B. Kindern, einfältigen und unersahrenen Leuten, die mit dem Gelde nicht umzugehen wissen und nur das thun, was die Brüder ihnen vorsagen, indem sie zu ihnen sprechen: Gieb so und so viel von dem Gelde jener Person und bewahre das Übrige auf, kause dies und das, thue dies und jenes u.s.w. Dies wäre ja nichts anderes, als eine vollständige Verwaltung und ein selbständiger Gebrauch des Geldes durch andere, was nach der Regel verboten ist, wie sich dies aus der Erklärung Nikolaus III. ergiebt (art. 6. n. 2.). Darum dürsten auch die Brüder zu solchen ungeeigneten Depositaren keine Zuslucht nehmen.

Dweite Bedingung. Wird ein Gelbalmosen ausbrücklich und ausschließlich für eine eigens bezeichnete Sache,
oder für ein bestimmtes Kloster oder für einen Bruder im
einzelnen gegeben, dann darf weder der Depositar und
noch weniger die Brüder, seien es Obere oder Untergebene,
selbst der General nicht, das Geld anders anwenden lassen,
etwa für eine andere Not, für ein anderes Kloster oder einen anderen Bruder, ohne ausdrückliche oder wenigstens mutmaßliche Zustimmung des Wohlthäters. So lehren alle Regelerklärer. Der Grund ist dieser: Weil das Eigentumsrecht
über das Geld in diesem Falle bei dem Hern verbleibt und
die Brüder gar keine Verwaltung des Geldes haben dürfen,

so bürfen sie auch nicht gegen den ausgesprochenen Willen bes Wohlthäters handeln, wenn sie nicht gegen die Regel verstoßen wollen. Hieraus ergiebt sich:

Erstens, obichon der Obere einem Untergebenen verbieten tann, ein Almofen für fich und feine eigenen Bedürf= nisse anzunehmen, so barf er boch nicht, wenn ein solches Almosen angenommen wurde, anderweitig über basselbe ver= fügen, auch nicht mit Buftimmung bes betreffenden Brubers. Denn das Geld gehört weder bem Oberen, noch dem Untergebenen, sondern bem Geber. Wenn es also ber beftimmte Wille des Gebers ift, daß sein Almosen nur für diesen einen Bruder und für feinen anderen verwendet werden foll und wenn diefer Bruder sterben würde, bevor das Geld für ihn ausgegeben ist, dann mußte der Obere das Geld dem Bohlthater zurückgeben, ober ihn bitten, er moge ce für einen anderen Zweck verwenden laffen. Der Grund ift, weil der gange Orden auf diefes Geld fein Recht hat. Wenn jedoch weder der Wohlthäter noch seine Erben ausfindig gemacht werden könnten, dann ftande es dem Bischof zu, über diefes Geld, als ein Gut, das keinen bestimmten Gigentumer mehr hat, zu verfügen. In dem Falle jedoch, daß für die Bedürfnisse bieses Bruders bereits gesorgt ware und noch etwas Geld übrig bliebe, dürfte man wohl den Überschuß für andere Bedürfnisse bes Sauses verwenden, es mare benn. daß es der Wohlthäter anders bestimmt hatte. Der Grund ift, weil man vernünftiger Weise wohl annehmen kann, ber Wohlthäter werbe mit diefer Verwendung einverstanden sein. nachdem sein hauptsächlichster Zweck, dem Bruder bas Rot= wendige zu verschaffen, erfüllt ift. Das Gleiche gilt, wenn einem Bruder bestimmte Sachen, wie Bücher, Wertzeuge n. dal. zu feinem besonderen Gebrauche gegeben wären. In biefem Falle dürften auch die anderen Brüder biefe Sachen gebrauchen fo lange, als fie annehmen fonnen, daß der Weber

bamit einverstanden ift. So lehrt a Polito (in c. 4. n. 39.). Ebenso dürfte man jenes Geld, welches ein guruckfehrender Apostat mitbringt, und bas ihm zu seinem eigenen Gebrauche gegeben wurde, nicht für andere Bedürfnisse des Ordens verwenden, als nur mit mutmaglicher Erlaubnis des Gebers. Denn niemand, und am allerwenigsten ein Minderbruder, barf das Gelb eines anderen gegen beffen Willen verwenden laffen. Wenn man aber vernünftiger Weise annehmen könnte. baß bas Geld jenem Religiosen nur mit Rücksicht auf ben Orden gegeben wäre, obichon es diefer perfonlich für fich begehrt hat, so ware es erlaubt, dies Geld für die Bedürfniffe der Brüder zu gebrauchen, natürlich durch geiftliche Freunde und mit Zustimmung der Oberen, wie oben gesagt wurde. Leo X. hat zwar den Brüdern gestattet, daß derartiges Geld, sowie solche Sachen, deren Gebrauch ihnen nicht erlaubt ift, durch den Syndifus oder andere geeignete Berfonen angenommen werden dürfen. Jedoch muß bies auf die beschriebene Weise verstanden werden, nämlich, wenn man annehmen fann, daß ber Wohlthäter damit einverftanden fei: fonst wäre diese Erlaubnis ein Privileg gegen die Reinheit unferer Regel, sowie gegen die Erklärungen Nikolaus III. und Alemens V. Gin berartiges Privileg hat aber ber Orden niemals angenommen. Könnte man jedoch vernünftiger Beise nicht annehmen, daß der Wohlthäter damit einverstanden ift, ober wenn der Wohlthäter oder feine Erben unbekannt wären, bann müßte das Geld durch den Bischof, oder andere, denen es zusteht, unter die Armen verteilt werden. Und ba bie Minderbrüder auch zu den Armen gehören, dürfte man es auch für fie verwenden. Was dann die anderen Sachen anbetrifft, welche bei Apostaten vorgefunden werden, wie Bücher und dgl., beren Gebrauch den Brüdern gestattet ift, so fann der Orden fie frei gebrauchen, da der Bapft das Gi= gentum von solchen Sachen an sich nimmt, wie P. Marchant

sehrt (qu. 10. tit. 5. concl. 1.).

Zweitens, wenn ein Wohlthäter sein Almosen ausbrücklich für die Bedürsnisse eines bestimmten Konventes giebt, z. B. für Tuch oder Fleisch in dem Kloster seiner Vaterstadt, und wenn es seine ausdrückliche Meinung ist, daß es nur für die von ihm bezeichneten Dinge verwendet werben soll und nicht für andere, dann ist man verpstichtet, die Anordnung und den Willen des Wohlthäters zu erfüllen. Deswegen würden sich die Brüder schwer versündigen, wenn sie trot des ihnen bekannten Willens des Wohlthäters das genannte Almosen sür andere Zwecke verwenden ließen, es wäre denn, daß sie vorher seine Zustimmung dazu erlangt hätten. Der Grund ist schon mehrmals erwähnt worden, weil nämlich die Brüder ohne Übertretung der Regel nicht gegen den Willen des Herrn handeln dürsen.

Wenn aber der Wohlthäter sein Almosen schlechthin gegeben hätte, ohne nähere Bestimmung, zu welchem Zwecke oder für welchen Konvent oder Bruder es verwendet werden folle, bann dürften bie Brüder mit Erlanbnis ber Oberen ben Spndikus ober feinen Substitut (Bevollmächtigten) erfuchen, das Geld anzuwenden, wie fie es für notwendig er= achten. Der Grund ift, weil in diesem Kalle der Wohlthater nichts anderes beabsichtigt, als durch sein Almosen den Beburfniffen ber Bruder auf die geeignetfte Beife abzuhelfen. Und weil die Oberen es am besten missen, wie dies gesche= hen kann, so ift es auch seine Absicht, daß der Syndikus ober Depositar sein Gelb nicht anders verwenden folle, als ju dem Zwecke, welchen ihm die Oberen angeben. Dies wird in allen Provinzen so gehalten, welche die Regel treu beobachten, und mit Recht. Denn weil ber Wohlthater, welcher sein Geld hergiebt, nichts anderes will, als mit fei= nen Almosen sich ben Brübern nitglich zu erweisen und zwar auf die geeignetste Art und Weise, so folgt notwendig baraus,

daß er cs nach den Wünschen der Brüder verwendet wissen will, wenn er nicht ausdrücklich es anders bestimmt. So P. Bonisaz Maes in seiner Instructio pro Syndicis (p. 2. c. 3.).

Drittens, wenn ein Wohlthäter ohne sonstige nähere Bestimmung sein Geldalmosen für die Bedürsnisse der Brüsder giebt, dann können es die Oberen nach ihrem Gutdünsten verwenden, z. B. der Provinzial kann bestimmen, daß es diesem oder jenem Kloster, welches es am nötigsten braucht, zugeschickt werde. Denn obwohl die Wohlthäter ihre Almossen nur für dieses oder jenes Kloster zu geben scheinen, so ist doch ihre Absicht, daß es nach den vernünstigen Anordsnungen der Vorgesetzen verwendet werde, wenn sie es nicht ausdrücklich anders bestimmen.

Ich habe gesagt: nach Anordnung der Borge= setten. Deswegen kann kein Guardian einem anderen Konvente ein Gelbalmosen zuschicken ohne ausdrückliche oder vorausgesette Erlaubnis des Provinzials; desgleichen darf auch fein Provinzial es einer anderen Provinz zuwenden, ohne Zustimmung des Generals. Der Grund ist, weil ein Guardian nicht der Vorgesetzte eines anderen Guardians ist, noch der Provinzial der Borgesette einer anderen Proving. Da es aber bekannt ist, daß die Guardiane nicht nur inner= halb ber eigenen Proving, sondern auch an Konvente anderer Provinzen Geldalmofen für Megintentionen verschicken, ohne daß die höheren Oberen etwas dagegen einwenden, fo kann man annehmen, daß die Provinziäle oder der General dies gestatten, wie P. Corduba meint (in c. 4. qu. 9. p. 3.). Derfelbe bemerkt jedoch, daß die Brüder bei folchen Bufenbungen sich nicht benehmen sollen, als wenn sie aus eigener Machtvollkommenheit jo handelten, sondern daß fie nur im Ramen der Wohlthäter bas Almosen weitersenden.

Biertens, wenn jemand im Teftament ein Gelbalmo=

fen für eine wahrhafte Not eines gewissen Bruders aussetzt und dies Almosen mit Erlaubnis des Obern angenommen wird, dann ist der Obere auch verpflichtet, jenes Geld für die besonderen Bedürfnisse des Bruders gemäß der Regel verwenden zu lassen. Wenn aber dieser Bruder nichts nötig hätte, oder wenn nach Beschaffung des Notwendigen noch etwas übrig bliebe, dann dürfte es für andere vorkommende Bedürfnisse verwendet werden, wie aus der Konstitution Benedikt XII. zu entnehmen ist, und wie es Corduba (qu. 9. p. 4.), a Politio (n. 41.) und Luengo (in c. 6. controv. 18. sect. 2. n. 9.) sehren.

Die genannten Regelerklärer fügen noch folgendes hinzu. Wenn durch ein Testament eine Summe Geldes versmacht werden sollte für ganz bestimmte Zwecke, z. B. für Bücher, Tuch, Arzneien u. dgl., und wenn diese Sachen gerade nicht notwendig wären, so könnte dies Vermächtnis entweder durch den Bischof oder durch die Testamentsvollstrecker (wie es die Brüder vorziehen) dahin abgeändert wers den, daß das Geld für solche Sachen verwendet werde, welche die Brüder wirklich nötig haben. Der Grund ist, weil man vernünstiger Weise annehmen muß, daß der Wohlsthäter durch sein Vermächtnis seiner eigenen Seele habe nüszen wollen und nicht den Erben.

Bur größeren Beruhigung der Gewissen hat darum Papst Sixtus IV. gestattet, daß die Ordensoberen solche Almosen, welche für eine bestimmte Sache vermacht werden, nach ihrem Gutdünken für andere notwendigere Sachen verwenden dürsen, wenn dies ohne Anstoß derjenigen geschehen kann, welche die Sache zu bezahlen haben. Ja, nach der Meinung Portel's (verb. legatum, n. 1.) braucht der Obere diejenigen, welche die Bezahlung zu machen haben, nicht einmal um Erlaubnis zu fragen, sondern muß nur dafür Sorge tragen, daß alles Ärgernis vermieden wird. Wenn

er darum sicher ist, daß sie nichts davon erfahren werden, braucht er es ihnen auch nicht mitzuteilen. Derselbe Portel bezeugt auch (ibid. in addit. n. 1.), daß Leo X. gestattet hat, ein Bermächtnis, welches jemand bei Lebzeiten zu einem bestimmten 3weck gemacht hat, umzuändern und zu etwas anderem zu verwenden, wenn es ohne Argernis geschehen fann. Es giebt g. B. jemand 100 Mart für Bolg, Butter und bgl. Die Brüder aber haben biese Sachen nicht nötig, wohl aber brauchen fie Fleisch. Tuch ober Arznei für Kranke. Alsbann kann ber Obere bas Geld für ein berartiges mahres, gegenwärtiges oder bevorftehendes Bedürfnis verwenden laffen. Das hier Gesagte gilt jedoch nur bann, wenn ber Geber auf das Eigentum über jenes Geld verzichtet hat. In diesem Falle geht dasselbe auf ben römischen Stuhl über, mit beffen Bewilligung eine folde Umanderung wohl geschehen fann. Ja selbst, wenn der Wohlthäter sterben follte, bevor fein Geld, welches er für eine bestimmte Not gegeben, veraus= gabt worden ift, dürften die Bruder doch ju ber Berfon, bei welcher das Gelb hinterlegt ift, Zuflucht nehmen, gerade fo, wie fie es zu Lebzeiten des Gebers felbst hätten thun können. Dies gilt auch dann, wenn die Erben dagegen proteftieren sollten, wie Nifolaus III. sagt (art. 6. n. 6.).

Fünftens, die Guardiäne, und mit ihrer Genehmigung auch die anderen Brüder dürfen Frucht, Wolle, Butter, Eier und dgl. in solcher Menge betteln, daß sie nicht nur für sich selbst genug haben, sondern auch anderen bedürftigen Klöstern davon mitteilen können. P. Marchant sagt hierüber (tit. 5. qu. 6. concl. 2.): "In diesem Punkte brauchen die Brüder nicht lange nachzugrübeln und ängstlich die Absicht des Wohlthäters zu erforschen suchen; denn solche Almosen werden meistenteils gegeben als Lohn für unsere Arbeit, für Messelsen, Predigen, Beichthören und ähnliche geistliche Verrichtungen. Darum können die Oberen darüber gemeinigs

lich nach ihrem Gutdünken verfügen." Diese Meinung ist nach der Lehre Corduba's durch die Bestimmungen mehrerer Generalkapitel bestätigt worden, in unserer Zeit auch durch die neuen Generalkonstitutionen (n. 273.).

Dritte Bedingung. Sollte der Depositar oder Substitut die ihm vom Geber anvertrauten Gelder nicht nach dessen Meinung verwenden, so dürften ihn die Brüder nicht desshalb vor's Gericht ziehen, oder ihm befehlen, wie er das Geld zu verwenden habe. Biel weniger noch dürfen sie ihm das Geld mit Gewalt oder durch Drohungen abnehmen oder abnehmen lassen und es andern übergeben. Der Grund ist, weil die Brüder auf das Geld, welches bei einem Substitut sich befindet, kein größeres Recht haben, als wenn es bei dem Eigentümer verblieben wäre, mit welchem sie auch nicht in dieser Weise versahren dürsten. Dies ergiebt sich aus den Erklärungen Nikolaus IV. und Alemens V.

Wenn der Substitut das Geld nicht für die Bedürfnisse der Brüder verwendete oder dasselbe migbrauchte, dann dürfen fie den Sigentumer bavon demutig benachrichten, nicht als wenn sie ein Recht auf bieses Geld zu beanspruchen hatten. und als ob ihnen ein Unrecht geschehen wäre, worüber sie sich zu beklagen hätten, sondern nur einzig deswegen, damit der Herr erfahre, wie sein Geld verwendet worden ift, und bamit der Substitut vor weiteren Ungerechtigkeiten bewahrt werde. In dieser Absicht konnten fie ce fogar einem geiftli= den Richter einfach anzeigen, wenn die Anzeige beim Wohlthater nicht gut gemacht werden konnte. Der Grund ift, weil ca einem jeden erlaubt ift, einen Betrug zu entdecken, unter welchem die Armen zu leiden haben. Das müßte aber von einem Minderbruder fehr vorsichtig und demutig gesche= hen, damit er kein Argernis gebe, und nicht den Anschein erwede, als beauspruche er irgend welches Recht auf bas Geld. Deswegen fagt a Politio (n. 43.), daß es viel beffer und ratsamer ist, wenn dies durch einen Freund des Ordens geschieht, der dann in seinem eigenen Namen den Betrug und den Berlust, welchen die Brüder erleiden, zur Anzeige bringt, damit die Brüder durch ihre Zurückhaltung zeigen, daß sie selbst kein Recht auf das Geld haben und auch nicht haben wollen.

Vierte Bedingung. Man darf zum Depositar oder Substitut feine Zustucht nehmen, wenn er das Gelb nicht in rechtmäßiger. sondern in einer von der Regel versbotenen Weise in Verwahrung hat. Der Grund ist, weil die Brüder dadurch in eine unerlaubte Hinterlegung des Gelsdes einwilligen und folglich gegen die Regel sündigen würden. Hieraus ergiebt sich:

Erstens, die Brüder durfen keine Buflucht nehmen zu bem Gelbe, welches die Gläubigen in den Kirchen des Dr= bens in eigens dafür aufgestellte Opferftoche werfen. Grund ift, weil solche Opferftocke gegen die Regel und vom Papste Rlemens V. verboten sind (art. 7. n. 1.), so daß alfo die Brüder schwer fündigen würden, wenn fie bies gestatteten. Dies gilt auch dann, wenn sie solches von Weltleuten geschehen laffen und nicht dagegen protestieren; benn wer stillschweigt, wo er etwas verhindern tann und muß, giebt nach dem Rechtsgrundsate: qui tacet, consentire videtur, feine Buftimmung. Sätten jedoch die Brüder aus ihren Rirchen die genannten Opferstode hinausgeschafft, und würde mittlerweile doch eine wahrhafte Not eintreten, dann dürften sie zu dem bereits gesammelten Gelde ihre Bu= flucht nehmen, auf die Art und Beise, die oben angegeben murde.

Es scheint zwar zuläffig, daß von seiten einer Brudersschaft solche Opferstöcke in unseren Kirchen von den Weltseuten aufgestellt werden; dennoch ist es ratsam, dies nicht zuzulafsen, weil gar leicht dadurch ein Ürgernis entstehen könnte,

indem die Leute in ihrer Unwissenheit meinen, daß das Geld für uns bestimmt ist, wie dies Papst Klemens V. bemerkt (art. 4.). Wenn darum andere Leute in unseren Kirchen Geldalmosen für Arme oder Kranke sammeln wollen, muß man vorher das Bolk hinreichend darüber belehren, damit niemand meine, die Geldsammlungen wären für die Brüder, was durchaus nicht gestattet ist, wie noch weiter unten wird gestagt werden.

Zweitens, die Brüder dürfen keine Zuflucht nehmen zu jenem Opfergelde, welches während der hl. Weffe für sie und in ihrem Namen gesammelt wird, weil dies gleichfalls gegen die Regel ift. Wenn jedoch, sagt Corduba (qu. 12. p. 2.), ein Minderbruder einen Pfarrer vertritt und für ihn den Gottesdienst hält, würde er nicht gegen die Regel sünsdigen, wenn er für den Pfarrer Opfergelder auf den Altar legen läßt; nur müßten die Leute in Bezug auf den Empfänger hinreichend belehrt werden. Und weil es nach Ansordnung der Kirche dem Diakon zusteht, das Opfer in Empfang zu nehmen, müssen die Brüder, welche dies Amt in der hl. Messe ausüben, sich in Acht nehmen, daß sie das Opferzgeld nicht ansassen, sich in Acht nehmen, daß sie das Opferzgeld nicht ansassen, such wenn es in einem Kästchen liegt, um jegliches Ärgernis zu vermeiden und um aller Welt zu zeigen, daß sie von jeglicher Annahme des Geldes weit entfernt sind.

Drittens, die Brüder dürfen keine Zuflucht nehmen zu jenem Gelde, das eigens für sie von Personen gesammelt und angenommen wird, welche von ihnen selbst dazu bestellt sind. Der Grund ist, weil diese Art und Weise Geld zu beschaffen durchaus wider die Regel ist; denn dies ist in der That nichts anderes, als Geld annehmen durch untergesetzte Personen. Und selbst, wenn einige Personen, welche den Brüdern gewogen sind, aus eigenem Antriebe Geld für die Bedürfnisse der Brüder sammeln würden, dürsten die Brüder nicht mit ihnen gehen, auch wenn es nur darum geschehen sollte, um

es den Leuten wiffen zu laffen, daß dies Geld für die Be= burfnisse ber Bruder sein soll. So lehrt P. Marchant (tit. 7. qu. unic. concl. 3.). Denn obichon die Brüder hierbei in ihrem Benehmen jeglichen Auschein vermeiben können, als hätten fie irgend welches Recht auf das Gelb, so wurde ein folches Verfahren boch einen üblen Eindruck machen. Man fonnte nämlich leicht baraus etwas Bofes fchließen und fagen, daß jene Personen von den Brüdern dazu bestellt find, und daß bie Brüder ein Recht auf das Geld beanspruchen , sodaß bas Geld nicht bloß für bie Bedürfniffe der Brüder, fondern vielmehr im Namen und im Auftrage der Brüder gesammelt werde. Darum hat ber hl. Bater Franziskus bies auch in seiner ersten Regel ausdrücklich verboten, indem er fagt (c. 8.): "Die Brüder sollen auf keine Beise Geld annehmen oder annehmen laffen, noch auch Geld sammeln oder sammeln laffen für irgend welche Orte ober Baufer, auch nicht mit einer Person, welche für solche Orte Gelb sammelt, mitgeben".

Ich habe gefagt: Durch Berfonen, die von ihnen felbft dazu bestellt find. Denn wofern die Bruber ihre Bedürfniffe bem Bischof oder Pfarrer, ober anderen gottesfürchtigen Personen mitteilen und diese bann aus freien Stücken Gelb für sie sammelten, so ware bies nicht wider die hl. Regel, sondern, wie Corduba fagt (quodl. 12. qu. 3.), die allerbefte und der Regel am meisten entsprechende Art und Beise, für ihre Bedürfnisse zu forgen. Darum bürfen die Brüder auch zu benen, welche bas Geld in diefer Beife gesammelt haben, Zuflucht nehmen, nicht als ob fie auf dies Geld irgend ein Recht hatten, sondern in der Form einer bemütigen Bitte. Und dies gilt auch bann, fagt Corbuba (sup. qu. 4.), wenn die Brüder viel lieber zu einer solchen Berson, welche auf die erwähnte Art Geld gesammelt hat, ihre Zuflucht nehmen, als zu anderen, weil fie glauben, Dieselbe werde viel bereitwilliger und beffer für sie forgen,

als andere. Dieser Beweggrund ift an und für sich nicht bofe; nur muffen auch die anderen notwendigen Bedingungen vorhanden sein, um Zuflucht nehmen zu dürfen. Auf diese Weise, sagt P. Marchant (supr. concl. 1.) und mit ihm P. Luengo (contr. 13. sect. 5. n. 5.), find Geldsammlungen erlaubt, wenn fie ohne Buthun ber Bruder burch die Ortsbehörde selbit oder durch andere von ihr beauftragte Berso= nen veranstaltet werden, damit das gesammelte Geld im Namen der Behörde für die Bruder verwendet und dem Syn= bifus, oder einem anderen übergeben werde. Wenn z. B. ein Pater in einer Stadt die Fastenpredigten gehalten hat und dann jemand seitens der kirchlichen Gemeinde beauftragt würde von Haus zu Haus Gelb zu sammeln als Lohn für die geleiftete Arbeit, so könnten die Brüder dies geschehen laffen und zu diesem Gelde ihre Zuflucht nehmen, wenn fie es notwendig haben und die erforderlichen Bedingungen vorhanden sind. Der Grund ist, weil dies alles ohne Buthun ber Brüder und bloß von den Weltleuten aus eigenem Un= triebe geschieht. Nach P. Marchant (supr. concl. 2.) dürf= te sogar der Prediger von der Kangel die Bedürfnisse der Brüder dem Botke vortragen, ohne jedoch vom Geldsammeln Erwähnung zu thun, es einem jeden überlaffend, dem Rlofter zu Hilje zu kommen, wie es ihm gut bunkt und wie es zulässig ift. Dasselbe lehrt P. Hugo de Dina (c. 4. art. 7.). Obwohl nun eine folche Geldsammlung in Anbetracht der Bredigt veranstaltet wird, so ift sie doch nicht gegen die Regel; denn. sagt Marchant (supr. concl. 2.), wie uns eine Privatperson für unsere Arbeit einen Lohn geben darf zur Bestreitung unserer Bedürfnisse, so darf es auch eine ganze Gemeinde thun, auch wenn sie das Geld einsammelt, falls wir uns nur nicht um die Sache kummern.

Ich habe ferner gefagt: zum Gelbe, bas eigens für fie gesammelt wird. Bielmal fommt es nämlich vor,

daß die Brüder nicht Geld, sondern andere Sachen, wie Frucht, Butter und dgl. sammeln; weil aber einzelne Wohlthäter die gewünschten Sachen nicht haben, so bieten sie ein Geldals mosen an, damit dasür das Gewünschte durch eine geeignete Person gekauft werde. In einem solchen Falle dürften die Brüder jemand senden, der das angebotene Geld annimmt und nach dem Willen des Wohlthäters verwendet. Der Grund ist, weil ein solcher dann das Geld nicht für die Brüder begehrt, sondern nur gleichsam als Diener und Substitut des Wohlthäters den Brüdern die gewünschte Sache beschafft.

Viertens, auf ihren Reisen bürfen die Brüder niemand mitnehmen, der ihnen den Geldbeutel trägt und in ihrem Namen das Geld ausgiebt, es wäre denn im Falle der äußersten Not, in welcher sie selbst Geld annehmen dürfsten. Der Grund ist, weil dies nichts anderes wäre, als durch eine untergesetzte Person Geld annehmen und ausgeben, was wider die Regel ist. In diesem Sinne müssen der hl. Bernardin (in casib. propriet.) und die übrigen Regelserksärer verstanden werden.

Es ist jedoch den Brüdern erlaubt, auf der Reise einen Wohlthäter bei sich zu haben, von dem sie dasjenige annehmen können, was sie ihrem Stande gemäß brauchen, wenn sie auch voraussehen, daß er es wird kausen müssen. Heise ist es einerlei, ob der Wohlthäter in eigener Person mit geht, oder seinen Diener mitschickt, Der Grund liegt darin, daß dies nichts anderes ist, als durch demütiges Bitten für seine Bedürfnisse zu sorgen. Die Brüder verlangen ja kein Geld, weder mit Worten noch in der That, sondern nur diejenige Sache, welche ihnen nötig ist. Also lehrt P. Luengo (controv. 13. sect. 4.).

Gleicherweise ist es ben Brübern erlaubt, falls kein Argernis zu befürchten ift, auf der Reise einen geiftlichen Freund bei sich zu haben, sei es der Wohlthäter selbst,

ober sein Substitut, ober Diener, welcher im Ramen bes Herrn bas erforderliche Geld ausgiebt. Zu einem folchen dürfen bie Brüder auf der Reise Buflucht nehmen bei einer wahren, gegenwärtigen ober bevorstehenden Rot, sowie wenn die übrigen notwendigen Bedingungen vorhanden find. Go lehrt P. Marchant (tit. 6. qu. unica, concl. 2.), und dies ergiebt fich auch aus ber Erklärung Klemens V. (art. 7. n. 2.). Nachdem nämlich der lettere erklärt hat, daß die Brüder nicht nur wegen Arznei für die Kranken und für die Rleid= ung der Brüder, sondern auch wegen anderer ähnlicher Bedürfnisse Zuflucht zu geistlichen Freunden nehmen dürfen, fügt er hinzu: "Die Brüder muffen aber barauf achten, daß fie nur für die genannten oder ähnlichen Bedürfniffe Ruflucht nehmen durfen, fei ce auf ber Reise oder anders= wo." Beil der Papst hier sagt: auf der Reise ober anderswo, fo ergiebt fich flar baraus, bag fie ebenfo aut auf ihren Reisen zum Gelde Zuflucht nehmen durfen, als bei anderen Gelegenheiten. Der hauptfächlichste Grund hiervon ist dieser: Wenn ce einem Minderbruder im Ronvente gestattet ist, zum Gelbe Zuflucht zu nehmen, so muß dies noch mehr auf der Reise gestattet sein, wo die Not vielfach größer ift, als im Konvente.

Ich habe nun zunächst gesagt: wenn kein Argersnis zu befürchten ist; denn man muß hierbei mit jener Borsicht und Bescheidenheit versahren, daß niemand daran Argernis nehmen kann. Die Brüder müssen sich so verhalten, daß sie weder in Worten, noch in Werken, noch auch durch Zeichen den Anschein erwecken, als hätten sie irgend ein Recht auf dies Geld oder dessen Gebrauch. Auch müssen sie sich gegen einen solchen Begleiter so benehmen, wie gegen den Herrn selbst, was wohl zu beachten ist.

Ferner habe ich gesagt: bei einer wahren, ge= genwärtigen ober bevorstehenden Not. Wo eine solche Not nicht vorliegt, dürfen auch die Brüder einen geist= lichen Freund nicht mit sich führen, weil dieses, wie gesagt, gegen die Regel wäre. Darum sündigen diejenigen schwer, welche nur wegen ihrer Bequemlichkeit einen geistlichen Freund bei sich haben, damit dieser ihnen leckere Speisen, überstüfsisge und kostdare Dinge verschaffe, oder damit sie nicht zu betteln brauchten, obschon sie es ohne besonderen Nachteil thun könnten.

Um hierbei in der richtigen Weise vorzugehen, muß man wissen, wann eine Not ausreichend und groß genug sei, um einen solchen geistlichen Freund als Begleiter mit sich auf der Reise führen zu dürfen. Gine solche Notwendigkeit liegt vor:

Erstens, wenn man die notwendige Nahrung durch Betteln nicht gut erlangen könnte, oder doch nur mit großer Mühe und Berlegenheit. Dies kann vorkommen, sagt P. Marchant, wenn man durch eine Gegend reist, wo sast nur Keher und Ungläubige wohnen; ebenso an jenen Orten, wo andere Ordenssbrüder, die dort wohnen, wegen Mangel an Observanz gewohnt sind alles für Geld zu besorgen, sodaß man dort kaum jemand sindet, der aus Liebe zu Gott den Brüdern das Notwendige ohne Geld giebt. Das ist dem genannten Pater selbst passiert im Thale von Spoleto, als er im Jahre 1625 zum Generalkapitel reiste und auch noch anderwärts.

Zweitens, mit Rücksicht auf die Person ist dann eine Not groß genug, wenn jemand wegen Schwächlichkeit ober Krankheit notwendiger Weise sich eines Wagens bedienen, Arznei oder kräftige Nahrung haben muß, was ohne Hise bes geistlichen Freundes nicht zu erlangen ist. Hat jemand, der in solche Länder reisen muß, auch beim Beginn der Reise noch nichts nötig, so ist es doch crlaubt, einen geistlichen Freund mitzunehmen, welcher das von den Wohlthätern gespendete Geld ausgiebt, wenn vorauszusehen ist, daß das Bedürsnis später doch ganz sicher eintreten wird. Dies gilt

um so mehr, falls bann, wenn die Not wirklich eintrifft, niemand vorhanden mare, der helfen konnte. Wo man felbst faum ein Stud Brot um der Liebe Chrifti willen bekommen fann, wie wird man ba jemand finden, ber Geld für bie Brüder ausgeben wollte? Es ift auch unbillig, zu sagen, daß denjenigen, welche nicht zu Fuß gehen oder ihr Brot sich nicht erbetteln können, keine so große Reisen, wie g. B. zu einem Generalfapitel, aufgetragen werden sollten. Denn hierfür find bewährte Männer, Provinziale und Ruftoden erforder= lich, die manchmal eine schwächliche Konstitution haben und deshalb mehr bedürfen, als andere ftarke und kräftige Religi= ofen, die wohl geeignet find, große Reisen zu Juß zu machen, nicht aber wichtige Geschäfte auszuführen. Zwar will ber hl. Bater, daß seine Brüder auf ihren Reisen durch die Welt ihre Gedanken auf den Herrn werfen und ihr Bertrauen auf Gott feten follen, welcher die Bogel des himmels ernährt; bennoch versündigt fich ein Minderbruder keineswegs, wenn er in der Not zu den Almosen eines geistlichen Freundes seine Zuflucht nimmt. Und obschon der hl. Bater die Oberen beauftragt hat, vermittelft geiftlicher Freunde für die Brüder Sorge zu tragen, so hat er beswegen bas Vertrauen auf Gott nicht ausgeschlossen, da ja die geistlichen Freunde um Gottes willen und an Gottes Statt uns speisen und befleiden.

Drittens, kann man eine Not als genügend erachten, wenn es sich um Geschäfte handelt, die entweder Gile haben oder ohne Aussehen verrichtet werden müssen. Ebenso auch, wenn andere Umstände auf dem Wege eintreten, welche die Hilfe eines geistlichen Freundes notwendig machen.

Endlich habe ich gesagt: wenn die übrigen notwendigen Bedingungen vorhanden sind. Diese sind: Erstens, die Sache muß derart sein, daß sie nicht burch bemütiges Betteln, sondern nur für Gelb zu erhalten ift. Zweitens, die Reise felbst muß aus einem rechtmäßigen Grunde, ober aus Gehorfam geschehen und es muß eine wahre Notwendigkeit für dieselbe vorliegen. Es betrügen sich somit diejenigen selbst, welche aus bloßer Gemächlichkeit zu den geiftlichen Freunden Zuflucht nehmen und das Betteln verachten, obschon sie es gut thun könnten. Cbenso betrügen sich jene selbst, nach der allgemeinen Meinung der Theologen, welche Geld beschaffen ober einen geiftlichen Freund mit fich führen, um ohne rechtmäßigen Grund, etwa nur zur Erholung, aus Vergnügungssucht oder aus bloger Andacht eine Reise nach dem hl. Lande oder anderswohin zu machen. Drittens, diejenigen, welche Buflucht nehmen, muffen Brovinziale, Ruftoben ober Guardiane fein, ober fie muffen, wenn sie Untergebene sind, von den Oberen Erlaubnis oder Auftrag hierzu erhalten haben. Biertens, man barf nicht eigenmäch= tig als herr verfahren und befehlen, wie und wann bas Geld folle gebraucht werden, noch auch strenge Rechenschaft darüber abverlangen. Mit einem Worte, es muffen alle die Bedingungen, von denen bisher weitläufig die Rede gewesen, eingehalten und beobachtet werden.

Weil nun alles dies auf der Neise nur schwer eingehalten werden kann und oftmals große Gesahren durch solche geldetragende Begleiter zu besorgen sind, so haben viele gottessfürchtige Männer dieses Mittels sich nicht bedienen wollen und sich lieber der Gesahr ausgesetzt, auf dem Wege am Notwendigen Mangel zu leiden, als die Regel zu übertreten. So lesen wir vom hl. Jakobus von der Mark, daß er dreimal als Apostolischer Commissar in fremde Länder geschickt wurde, nämlich nach Italien, Slawonien, Österreich, Ungarn, Polen, Böhmen, Sachsen, Dänemark, Norwegen, Deutschsland u. s. w. und doch niemals einen solchen Geldträger verlangt hat, obwohl dies in jenen so weit entlegenen Länsdern sehr notwendig gewesen wäre, da er die fremden Sprachen

jener Länder nicht kannte und weil er wegen der vielen Arbeiten körperlich krank und gebrechlich war. Er war jestoch reich an Bertrauen zu Gott und ist niemals in seiner Hoffnung zu Schanden geworden, sondern hat allezeit in der That ersahren, wie wunderbar die göttliche Vorsehung sorgt. Solche Männer haben den hl. Franziskus zum Geldsträger und die hl. Engel als Fürsorger.

Fünfte Bedingung. Wenn die Brüder zu ihrem geistlichen Bater, welcher das von den Wohlthätern gegebene Geld hat, ihre Zuflucht nehmen, sind sie verpflichtet alle schon vorhin besprochenen Bedingungen zu bevbachten, damit sie ohne Sünde handeln können. Um aber mit dem Syndistus oder geistlichen Vater in diesem Punkte richtig zu versfahren, muß man folgendes beachten:

Erstens, der Syndikus oder geistliche Bater ist eigentlich der Substitut, d. h. Stellvertreter, Bevollmächtigter und Berwalter der Römischen Kirche und des Papstes, von welschem er den Auftrag und die Gewalt hat, im Namen des Papstes die vorkommenden Geschäfte abzumachen und alles Geld, sowie jene Sachen, deren Eigentum der Papst an sich genommen hat und welche den Brüdern rechtmäßiger Weise von den Wohlthätern gegeben wurden, zu verwenden.

Ich sage zunächst: Verwalter oder Substitut des Papstes. Denn obwohl er aus Unkenntnis Syndiskus der Minderbrüder genannt wird, so ist er doch in der That der Syndikus des Papstes und nicht der Minderbrüder. Da nämlich die Brüder weder im Gemeinssamen noch im Besonderen irgend welches Eigentum haben in Bezug auf zeitliche Sachen, so können sie auch keinen Verwalter oder Kommissar haben, wie jene Orden, welche im Gemeinsamen zeitliche Güter besitzen. Daher besteht auch ein großer Unterschied zwischen einem Syndikus der Minderbrüder (wie man ihn zu nennen pslegt) und dem Syndikus eines

anderen Orbens, und man kann einen Syndifus der Minders brüder durchaus nicht beren Einnehmer nennen.

Ich habe ferner gefagt: von welchem er den Auftrag und die Gewalt hat u.f.w. Denn obwohl der General oder Provinzial (und in einer Ruftodie der Ruftos) die Gewalt haben, jemanden zu diesem Amte zu erwählen, gemäß der Bulle Martin IV. Exultantes in Domino, so bekommt ber Synditus doch seine Bollmacht und seine Amts= befugnisse nicht von den Ordensoberen, wie später noch gesagt wird, sondern der Bapft giebt fie demjenigen, welchen ber General oder Provinzial als tauglich befunden haben. Somit ift die Bahl von seiten des Ordensoberen feine eigent= liche Einsetzung in das Amt, sondern nur eine Rundgebung und Erflärung, daß ber hl. Bater ber erwählten Berfon bas betreffende Umt übertrage. Dies ergiebt fich klar aus ben Bapftlichen Schreiben über die Einsetzung des Syndifus. besonders aus der Bulle Martin IV. (ibid. n. 1.), nach welder niemand das Recht hat, einen Syndifus zu erwählen, als nur der General, Provinzial und Ruftos, sowie jene, benen cs ausdrücklich übertragen wurde. Wenn barum ein Guardian mit seiner Kommnnität aus eigener Machtvollkommen= heit einen Sundikus erwählen wurde, dann wurden alle Sandlungen des letteren, wie das Annehmen und Ausgeben des Geldes, gegen die Regel fein; und ein folcher Synditus mare nichts weiter, als einfach eine untergesetzte Berson ber Brüber.

Ich habe weiterhin gesagt: im Nomen des Bapstes. Denn alles, was der Syndikus thut, geschicht nicht im Namen der Brüder, sondern im Namen des Papstes. Darum ift auch der Gebrauch des Syndikus so überaus nüslich und förderlich für die Beobachtung der allerhöchsten Armut, welche die Minderbrüder nach ihrer Regel versprechen; denn sie geben dadurch zu erkennen, daß sie nicht das Geringste in der Welt als eigen haben, indem der Syndikus als Beauftragter des

Apostolischen Stuhles eingesetzt ist, damit er in bessen Namen ben Brüdern alles Notwendige besorge.

Ich habe endlich gesagt: alle Sachen, welche ben Brübern rechtmäßiger Weise von den Wohlthästern gegeben wurden. Der Syndikus darf nämlich nur jene Sachen im Namen des Papites annehmen, verkaufen und vertauschen, welche den Brüdern auf eine in der Regel erlaubte Weise gegeben wurden, wie dies Nikolaus III. ausstrücklich sehrt (art. 7. n. 3.). Aus dem Gesagten ergiebt sich folgendes:

Erftens, den Minderbrüdern ift es nicht gestattet, Saufer jum Bermieten, oder Acker jum Bebauen, welche ihnen etwa im Testamente oder anderswie vermacht werden, anzunehmen, wofern fie dieselben zum eigenen Gebrauch nicht nötig haben, da dieselben dann gewissermaßen jährlichen Ginfünften oder Renten gleichkommen. Darum ift auch der Syndifus nicht befugt, dieselben im Ramen des Papftes angunehmen, und für die Brüder zu verwenden. Go lehren Mikolaus III. (art, 11. n. 1.) und Klemens V. (art. 10.). Wären jedoch die erwähnten Dinge für die Brüder notwenbig, alsbann könnte ber Syndikus im Namen bes Bapftes bas Vermächtnis annehmen. Sollten nun die Brüder die genannten Säuser und Acker aus rechtmäßigen Grunden nicht gerade augenblicklich benuten können, fo durfte fie der Spubikus in der Zwischenzeit auch anderen verpachten und das: Geld für die Brüder verwenden, so daß die Brüder bei vorkommender Belegenheit zu diesem Gelde Buflucht nehmen können, wie P. Marchant lehrt (in c. 6. text. 1. tit. 3. qu. 6. concl. 2.).

Zweitens, weil Nikolaus III. ausdrücklich bestimmt hat (loc. cit.), falls für die Brüder ein Haus, Acker, Weinberg oder ähnliches testamentarisch vermacht würde in der Weise, damit es durch geeignete Personen verkauft und das gelöfte Gelb für die Nöten der Brüder verwandt wers den sollte, daß in solchen Fällen von den Brüdern dasselbe zu beobachten sei, was bei Annahme von Geldalmosen vorgesschrieben ist, so darf der Syndikus solche Vermächtnisse nur dann im Namen des Papstes annehmen und verkaufen, wenn die bekannten notwendigen Bedingungen wirklich vorshanden sind.

Drittens, weil es den Brüdern nicht erlaubt ift, ein Teftament anzunehmen, welches dem Konvente oder einem einzelnen Bruder jährlich eine gewisse Summe Geldes anweist, fei es als freies Geschenk, sei es als Entgelt für gewisse Leiftungen, wie für Jahresgedächtniffe und dgl., so darf auch der Syndikus ein solches Testament im Namen des Papstes nicht annehmen, noch auch von den Erben die jährliche Auszahlung des Bermächtniffes fordern. Wenn jedoch eine beftimmte Summe Gelbes einer frommen Stiftung, z. B. einem Spital vermacht würde, mit der Bedingung, daß davon alljährlich ben Brüdern ein Almosen gegeben werden solle, entweder umsonft, oder damit dafür hl. Messen u.f.w. gelesen werden, fo ift nach Vorschrift der Generalkonstitutionen (n. 280.) der Suardian unter dem hl. Gehorfam verpflichtet die schriftliche Erklärung abzugeben, daß die Brüder auf das Legat als foldes kein Recht haben und auch keine rechtliche Verpflich= tung übernehmen können, die etwa geforderten Dienstleiftun= gen, wie Meffen u.f.w. abzuhalten. Wofern dann trop diefer Erklärung die Testamentsvollstrecker das Geld den Brüdern bennoch als freies Almosen geben wollten, damit die hl. Meffen von den Brudern gelesen wurden, durfte es der Snudifus annehmen und die Brüder dürften gegebenen Falls zu diesem Gelde ihre Zuflucht nehmen.

Viertens, ba nach der Lehre des hl. Bernardin den Brüdern nur ein mäßiger Gebrauch aller Dinge geftattet ift, so darf auch der Syndikus kein Geld für überflüffige, eitle,

fostbare Sachen annehmen, welche ihrem Stande nicht entssprechen. Dies ergiebt sich klar aus den Päpstlichen Erkläsrungen und aus allem bisher Gesagten, sowie auch aus dem, was noch im sechsten Kapitel wird gesagt werden.

Ferner ist zu bemerken, daß verschiedene Papste ihre Bollmachten dem Syndistus hauptsächlich für nachfolgende fünf Fälle übertragen haben:

Erstens, ber Synditus soll im Namen des Papstes und der Römischen Kirche das Eigentum übernehmen von allen Sachen — mögen es bewegliche oder unbewegliche Güter sein — die rechtmäßiger Beise den Brüdern gegeben wurden, und deren Gebrauch die Brüder haben dürsen, und zwar dann, wenn die Wohlthäter das Eigentum darüber nicht selbst behalten wollen. Dies ergiebt sich aus der Erklärung Nikoslaus III. (art. 4.), welcher das Eigentum über die angesührsten Sachen an sich genommen.

Zweitens, der Syndrkus soll im Namen des Papstes diejenigen Sachen, welche der Papst in sein Eigentum übernommen, die aber den Brüdern unnütz geworden sind, ver =
tauschen oder verkaufen, damit der Erlös für andere Bedürfnisse der Brüder verwendet werde. Dies ergiebt sich ebenfalls aus der Erklärung Nikolaus III., welcher sagt (art.
12. n. 2.): "Wenn dergleichen Sachen für einen bestimmten Preis verkauft werden mussen, so verodnen Wir, daß derartiges Geld durch den vom Apostolischen Stuhle... verordeneten Syndikus angenommen und für solche Sachen verwens bet werde, deren Gebrauch den Brüdern gestattet ist."

Drittens, der Syndikus soll im Namen des Papstes die im Testament den Brüdern auf eine erlaubte Weise vermachten Legate annehmen und auch beitreiben. So lehren Martin IV., Martin V., Paul IV. und mehrere andere Päpste.

Biertens, er foll im Namen und Auftrage des Papftes

bafür Sorge tragen, daß bie ben Brübern rechtmäßig gegebenen und dem hl. Stuhle angehörenden Sachen auch den Brüdern erhalten, sowie daß alle Gewaltthätigkeiten gegen die Brüder und ihre Rechte abgewehrt werden und zwar, wenn es notwendig erscheint, auch vor Gericht. Go bestimmen Martin IV., Nifolaus IV. und andere Bapfte. Demnach muffen die Bruder wiffen, daß fie felbft tein Recht auf jenes Geld oder die anderen Sachen beanspruchen können, weder vor Gericht, noch sonst wo, weil die Regel es ihnen verbietet, wie noch im sechsten Kapitel weitläufiger gesagt wird. Wenn barum ber Syndifus gezwungen ift ben Weg des Rechtes zu betreten und gerichtlich gegen jemand vorzugehen, so darf dies nur im Ramen bes Bapftes ober bes Wohlthäters geschehen, wofern der lettere sich das Eigentumsrecht vorbehalten hat, feineswegs aber im Ramen ber Brüder Die Brüder burfen hierbei nicht mitwirken, und ihr Benehmen barf burchaus nicht ben Anschein erwecken, als beanspruchten fie irgend welches Recht auf irbische Dinge, wie P. Marchant sagt (relect. fol. 138.). Ferner, wenn ber Syndikus eine Quittung ausstellen muß, so muß er dieselbe ausstellen in seinem eigenen Namen, als Syndifus bes Papftes, und nicht im Namen ber Brüber. Er kann jedoch in berfelben angeben, daß das Gelb für die Bedürfniffe ber Brüder gegeben wurde. 3. B. fann er schreiben: 3ch Endesunterzeichneter bescheinige als rechtmäßiger apostolischer Synditus, bag ich für die Bürder des Konventes N. bie Summe von .... Mark empfangen habe, welche ihnen burch Teftament, ober für diese und jene Dienftleiftungen vermacht wurde u.f.w. Das Gleiche gilt von Berträgen über irgend welche Rechte auf zeitliche Dinge, welche ber Synditus ebenfalls im Namen des Papftes, feineswegs aber im Namen der Min= derbrüder abschließen muß (relect. theol. fol. 139.).

Fünftens, ber Syndifus foll nicht nur jene Gelber,

welche aus dem Berkaufe von Sachen herrühren, ober welche den Brüdern testamentarisch oder sonstwie vermacht wurden, im Namen des Papstes annehmen, sondern auch alle übrigen Beldalmofen, beren Gigentum die Wohlthater für fich nicht beibehalten hiben, mögen dieselben als bloße Almofen, oder als Mekstivendien, oder sonft für andere geiftliche Funktionen gegeben sein. Bu diesem Zwecke hat Martin V. eigens den Gebrauch eines apostolischen Synditus eingeführt (Constit. cit. c. 4. n. 5.), und Alexander VI. hat dies bestätigt durch die Bulle Uberes fructus, ebenso Laul IV. durch die Bulle Ex clementi, welche fämtlich das Eigentum des gengunten Geldes an sich genommen haben. Wie darum ber Syndifus die übrigen Sachen, deren Eigentum der Papst über= nommen, im Namen des Papstes annehmen darf, so darf er auch im Namen des Papstes die Geldalmosen annehmen. Die Bapfte bestimmen hierin nichts gegen die Regel, sondern crklaren vielmehr, daß fie dies nur deshalb fo angeordnet haben, damit die Regel in ihrer vollen Reinheit und ohne Dispens von ben Brüdern gehalten werden könne. Den genannten Bäpften waren auch die Verpflichtungen unferer hl. Regel und unseres Standes hinreichend bekannt, namentlich dem Papite Rikolaus IV., der noch als Kardinal von Nikolaus III. erwählt wurde, um mit ihm die bekannte authentische Erklärung ber Regel abzufassen. Auch Sixtus IV., der zuvor Ordensgeneral gewesen, hat die Verpflichtun= gen der Regel genau gekannt, und tropdem hat er in seiner Bulle Dum uberes die Ginsetzung des Syndikus, wie fie von Martin V. angeordnet wurde bestätigt. Ja, die Konftitution Martin V. ift gemacht worden bom hl. Johannes von Rapistran, und zwar zum Zwecke einer besseren Reform bes Ordens, wie dies der Berfasser des Buches Firmamentum trium Ordinum bezeugt.

Es ist wohl mahr, daß Nifolaus III. das Eigentum

von jenen Gelbalmojen nicht übernehmen wollte, nachdem er vor bem Erlaß feiner Regelerklärung fich bei ben erften Ge= noffen des hl. Baters, benen fein Leben und feine Abfichten bekannt waren, über beffen Grundfate erkundigt und fich als Orbensprotektor burch eine langjährige Erfahrung genau unterrichtet hatte. Aber daraus folgt noch nicht, daß die nachfolgenden Bapfte dies nicht haben thun können oder thun burfen. Denn auch Papft Gregor IX., ber gur Reit bes hl. Franziskus gelebt und oftmals mit ihm über die Regel gesprochen hat, so daß er nach seinen eigenen Worten eine genaue Renntnis der Regelverpflichtungen fich erworben, hat das Eigentum über die Häuser, Acker und andere Sachen, welche für Geld erworben werden, doch nicht an sich nehmen wollen. Wer wollte aber fagen . daß Nikolaus III. und die anderen Bapfte, welche das Eigentum der genannten Sachen tropbem angenommen haben, gegen die Regel gehandelt ober eine Dispens von der Regel gegeben haben? Gerade so wenig beftimmen die anderen Bapfte etwas gegen die Regel, wenn sie das Eigentum von den Geldalmosen an sich nehmen, obichon Rikolaus III. und Klemens V. es nicht gethan haben. Wenn also auch Nifolaus III. erklärt hat, daß das Eigentum über das Geld allezeit bei dem Geber verbleibt, bis es ausgegeben ift, fo gilt bies nur bann, wenn es ber Berr wirklich behalten will. Will er es aber nicht, bann fällt es dem Papfte zu, welcher als Berr des Geldes dasfelbe für die Brüder verwenden läßt. Somit bleibt die Erklärung Rikolaus III. zu Recht bestehen, indem das Geld in keinem Falle Eigentum ber Brüder wird, sondern einem anderen zugehö= rig bleibt, sei bieser nun ber Geber, ober ber Bapft. Aus bem Gesagten ergeben sich nachstehende Folgerungen:

Erste Folgerung. Die Minderbrüder, welche den Syndikus nach Bestimmung Martin V. als Substitut oder Stellvertreter des Papstes gebrauchen und zu ihm ihre Zu-

flucht nehmen, beobachten bie Regel vollkommen nach bem Wortlaute, ohne Gloffen, ohne Privileg, ohne Dispens. So lehrt P. Marchant (in relect. fol. 109.), welcher hier seine frühere gegenteilige Ansicht widerruft, (ibid. fol. 112.) die er bei ber Auslegung bes vierten Regelkapitels ausgesprochen (text 2. qu. 3. primæ edit.). Dies ergiebt sich sowohl aus der Auftorität aller oben genannten Räpste, sowie auch aus bem Beispiele so vieler heiligen Männer, welche die Regel und namentlich das Gebot ber hl. Armut mit bem aröften Gifer beobachtet haben, wie ber hl. Bernardin, der hl. Johannes Ravistran, der hl. Jakob von der Mark und mehrere andere, welche die Konstitution Martin V. als vollkommen übereinstimmend mit der reinen Beobachtung der feraphischen Regel anerkannt und befolgt haben, und die so= wohl vor, wie nach ihrem Tode in Wunderzeichen geglänzt haben und nun mit dem hl. Bater Franziskus im himmel triumphieren. Zwar wurde im Anfange biefe Konstitution viel bekämpft, als nicht übereinstimmend mit ber Regel, namentlich von der Familie der Refollekten diesseits der Alpen. Doch fagt P. Marchant (in relect. fol. 111.), daß dieser Widerspruch fich auf ein Migverständnis gründete: benn es ift nicht anzunehmen, daß der hl. Johannes Rapiftran, welcher diese Konstitution gemacht und sie veranlaßt hat. eine Milberung ber Regel ober eine Dispens habe zulaffen wollen. Darum hat man auch später nach reiflicherer Überlegung eingesehen, daß diese Konstitution der Regel vollkom= men entspricht und fie deshalb auf mehreren Generalkapiteln angenommen, wie zu Bordeaux (1520), Toledo (1583). Rom (1600) und Segovia (1621.). Und fürwahr, wenn bie Brüder zum Syndifus, als zum Substitut oder Stellver= treter des Bapftes ihre Zuflucht nehmen, dann kann man boch nicht sagen, daß sie durch sich selbst, oder durch eine untergesette Berson Geld annehmen, ba ja der Syndifus

nicht der Substitut der Brüder, sondern des Papstes ist. Wie sollten also die Brüder dadurch gegen die Regel fündigen?

Es möchte nun vielleicht jemand fagen: in der Ronfti= tution Martin V. wird verordnet, daß ber Syndikus die Geldalmosen so verwenden foll, wie die Brüder ihn barum ersuchen; barum barf ber Syndikus bas Weld nicht nach feinem Belieben verwenden, und folglich haben die Brüder freie Berwendung darüber, was jedoch der Regel zuwider ift, wie schon oftmals gesagt wurde. Darauf ist zunächst zu antworten, daß diese Worte nicht in der Konstitution zu lefen find. Sodann, wenn diese Worte auch in der genannten Ronftitution enthalten wären, fo mußten fie auf eine Beife ver= standen werden, die der Regel der Minderbrüder entspricht. wie dies auch Nikolaus III. erklärt hat. Obwohl also mehrere Bapfre angeordnet haben, daß der Synditus bei Berwendung der Allmosen, seien es Geldalmosen, oder andere, nichts thun foll ohne Rat und Zuftimmung der Oberen, fondern fo verfahren muffe, wie es von den Oberen gewünscht wird, so braucht sich doch niemand einzubilden, daß die Oberen vollständig Herr sind über die Almosen und nach ihrem Gutdunken über biefelben verfügen konnen, als wenn fie bie Eigentümer waren. Sie burfen bem Synbifus nichts befehlen, sondern ihn nur demütig bitten, und höchstens ihm eine Weisung und Aufflärung geben, welche aber ber Gyn= bifus nach der Anordnung der Bäpfte treu beobachten und befolgen muß. Und barin haben die Bapfte fehr vernünftig und klug gehandelt, damit so die Almosen auf die geeignetste Weise, der Regel entsprechend, verwendet werden, welche jeden= falls den Brüdern beffer befannt fein wird, als dem Syndifus. Die Verpflichtung des Syndikus das zu thun, worum ihn der Obere bittet, kommt somit blog von der Anordnung des Papstes her, welcher der Herr über das Geld ift und deffen getreuer Diener ber Synditus um Gotteswillen fein will,

nicht aber, weil es die Oberen so bestimmen. Der schon genannte P. Bonifag Maes erklärt bies burch folgenden Beraleich (inst. pro Synd. 4. n. 43.). Gesett, es ist ein Berr, welcher ein gewiffes Gelbalmosen seinem Berwalter einhandigt für die Minderbrüder, bamit er es für fie verwende. Sein Wille ift, daß bies Almosen in seinem Namen von bem Bermalter verwendet werde auf die Art und Beife, wie es den Brüdern am zweckbienlichsten ift, und darum giebt er ben Auftrag, daß für das Gelb nur dasjenige angeschafft werden solle, was die Brüder von ihm verlangen würden. In diesem Falle giebt ber Verwalter bas Geld nicht beswegen aus, weil es die Brüder fo verlangen, fonbern weil der Herr und Gigentumer des Geldes dies fo befohlen. Wie dies also feine Dispens von der Regel ift, ebenso ift es auch keine Dispens, wenn der Papft dem Syndikus als feinem Substitut und Berwalter befiehlt, das Almosen nach dem Wunsche der Oberen zu verwenden.

Kerner möchte icmand noch einwenden: Martin V. gebraucht ben Ausdruck, "daß er durch eine berartige Ginsehung des Syndikus in den feitherigen Bestimmungen ber Papfte "aus Milde dispensire"; folglich ist feine Ronftitution eine Dispens in der Regel. Ich antworte hierauf. daß Martin V. mit diesen Worten nur zu verstehen geben will, daß er aus besonderer Liebe und Zuneigung zum Orben und um das Gewiffen der Brüder zu beruhigen, dasjenige weiter erklären und anordnen wolle, was feine Vorfahren. namentlich Nikolaus III. und Klemens V. noch nicht gethan haben. In diesem Sinne lehren die Theologen. daß die bloße Erklärung eines Gesetzes zu bem Zwecke, um alle Rweifel und Ungftlichkeiten und Gewiffensunruhen zu befeitigen, wohl manchmal eine Bergunftigung ober Dispens genannt wird, obgleich sie eine Dispens im eigentlichen Sinne durchaus nicht ist. So lehren Navarus (Enchir, de orat. c. 3. n. 53.), Robriguez (tom 1. qu. 7. art. 1.), Suarez (de legib. 1. 8. c. 1. n. 6. et c. 22. n. 3.) und mehrere andere. Daß diese Auslegung richtig ist, ergiebt sich aus der Konstitution Martin V. selbst, in der es also heißt (c. 1.): "Ein jeder Konvent soll seinen Syndikus haben nach der Erklärung und den Privilegien Nikolaus III. u.s.w." Nun ist es aber gewiß, daß die Erklärung Nikolaus III. burchaus kein Privileg ist, und daß sie gar keine Dispens oder Lockerung der Regel gestattet.

Zweite Folgerung. Die Minderbrüder, welche ben Syndifus gemäß der Konstitution Martin V. haben, handeln nicht gegen die Erklärung Nikolaus III. und Klemens V., sondern befolgen lettere genau. Dies ergiebt fich eben= falls aus bem Wortlaut der genannten Konstitution, wo es im vierten Rapitel heißt: "Nach Erklärung Nifolaus III., Alemens V., Martin IV. und Martin V. foll jeder Konvent einen Syndifus haben, dem alle Gelbalmofen übergeben werden sollen u.f.w." Und im ersten Rapitel heißt es also: "Was aber das Gelübde der Armut angeht, fo foll fein Bruder fich auch nur das Geringste aneignen, und jeglicher Ronvent foll feinen Syndifus haben gemäß ben Erklärungen und Privilegien Nikolaus III., Klemens V., Martin IV. und Martin V. Deswegen befehlen und verordnen wir, daß alles genau beobachtet werde, was Nifolaus III. in seinem Dekret verordnet hat, u.f.w." Beil nun Martin V. befiehlt, daß die Erklärung Nikolaus III. folle beobachtet werden, hat er doch davon nicht dispenfirt, sonst hätte er sich selbst wi= dersprochen; denn etwas aubefehlen und auf der anderen Seite davon dispensieren, ift fich doch entgegengesett.

Auch aus der Erklärung Nikolaus III. kann man klar beweisen, daß die Konstitution Martin V. nicht mit ihr in Widerspruch steht. Denn Nikolaus III. befiehlt strenge, daß niemand gegen diese seine Erklärung etwas schreiben ober lehren solle; sondern wenn Zweifel entständen, müßten diesselben dem Apostolischen Stuhle vorgetragen werden, damit der Papst mit seiner Apostolischen Auktorität hierüber entscheide. Nun wohlan, dies ist geschehen. Als nämlich zu den Zeiten des hl. Johannes Kapistran große Zweifel darüber entstanden, wem das Eigentum des Geldes gehöre, welches den Brübern freiwillig gegeben wird, wenn sich nämslich die Wohlthäter dasselbe nicht vorbehalten haben, hat man diese Zweifel Martin V. vorgetragen, welcher dann auch erklärt hat, daß es dem hl. Stuhle zufalle. Somit hat er das nicht gegen, sondern gemäß der Erklärung Nikolaus III. gethan.

Endlich wird vielleicht noch jemand einwenden, daß nach Erklärung Nikolaus III. und Klemens V. ber Bapft nur bas Gigentumsrecht über jene Sachen annimmt, beren Gebrauch den Brüdern gestattet ist. Weil aber der Gebrauch des Geldes den Brüdern nicht geftattet ift, wie kann da der Syndifus im Namen des Papftes das Eigentum darüber annehmen? Also spricht P. Marchant (in c. 4. text. 2. qu. 3.). Hierauf autworte ich, daß doch auch Nikolaus III. und Alemens V. das Eigentum übernommen haben von jenem Gelbe. das aus dem Verkaufe von Sachen herrührt, welche den Brübern nicht mehr nötig find, und ebenso auch von jenem Gelbe. das den Brüdern im Teftament vermacht wurde, obschon der Ge= brauch auch dieses Geldes den Brüdern chenso streng verbo= ten ift. Wenn alfo die beiden Bapfte bas Gigentum über jene Gelder annehmen konnten, so konnte Martin V. auch im allgemeinen fämtliche Geldalmosen, welche den Brüdern gegeben wurden, und über welche die Wohlthater das Gigentumsrecht sich nicht vorbehalten haben, annehmen.

Aus diesen, sowie vielen anderen Gründen ergiebt sich, daß es den Brüdern erlaubt ift, einen Syndikus zu haben, ber alle Geldalmosen, welche sich die Wohlthäter nicht vor-

behalten, im Namen bes Papftes annimmt und verwendet. Ferner, daß dies weder gegen die Regel, noch gegen die Erflärungen Nifolaus III. und Klemens V. verftößt. Zwi= schen ber Konftitution Martin V. und den Erklärungen Nitolaus III. und Rlemens V. besteht nur der Unterschied, baß nach Erklärung Martin V. der Syndifus bas Gelb an= nimmt und ausgiebt im Namen bes Apostolischen Stuhles, während er es nach Erklärung der beiden erfteren Bapfte thut im Namen des Wohlthäters, als geiftlicher Freund der Brüder, wenn man annimmt, daß der Bohlthäter bas Gi= gentum über jenes Geld nicht abgegeben hat, und zwar bis zur Verwendung besfelben. Somit fündigen also die Brüder nicht gegen die Regel, wenn fie zu diesem Gelde ihre Buflucht nehmen, da weder in dem einen noch in dem anderen Falle das Geld angenommen und ausgegeben wird im Namen der Brüder, sondern im Namen des Eigentümers, welcher bem Syndikus die Bollmacht giebt, bas Belb für bie Brüder zu verwenden, mag nun der Gigentümer fein, wer er mosse.

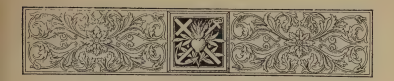
Es möge hier noch bemerkt werben, daß wohl ein jeder Syndikus bei seiner Liebe zum Orden bereit sein wird, nicht nur diejenigen Sachen oder Gelder, deren Eigentum der Papst angenommen hat, zum Besten der Brüder zu verwensten, sondern auch alle anderen Geldalmosen, worüber sich die Wohlthäter das Eigentum noch vorbehalten haben. In diesem Falle aber ist er dann nicht eigentlich Syndikus, sondern geistlicher Freund der Brüder, weil er nicht im Namen des Papstes, sondern im Namen der Wohlthäter handelt, die so lange Herren über das Geld bleiben, bis es für die Bedürsnisse der Brüder ausgegeben ist.

### Rurzer Inhalt bes vierten Kapitels.

In diesem Rapitel find zwei Stücke enthalten :

- 1. Das streng gebietende Gebot, daß die Brüder auf keine Weise, weder durch sich selber, noch durch untergesetzte Personen Pfennige oder Geld annehmen sollen.
- 2. Das gleichgeltende Gebot, daß die Minister und Austoden für die Bedürfnisse der Aranken und die Aleidung der anderen Brüder vermittelst geistlicher Freunde fleißig Sorge tragen sollen, jedoch so, daß sie weder Pfennige noch Geld annehmen.





# Fünftes Kapitel.

## Don der Weise gn arbeiten.

Nachdem unfer hl. Bater im vorigen Rapitel feine Rinder unterwiesen hat, wie sie jene Gefahren fliehen sollen, welche aus dem Beize und dem Verlangen nach Geld bervorgehen, giebt er ihnen in diesem Kapitel ein Mittel an die Hand, um den Gefahren zu entgehen, die aus dem Müßiggange zu entstehen pflegen, welcher die Quelle und der Ursprung vieler Günden ift. Der weise Mann fagt: "Der Müßiggang lehrt viel Bofes" (Effli. 33, 29); deswegen hat Gott nach ber Erschaffung bes Weltalls, nachdem er einen Lustgarten, das Paradies, gepflanzt, den Menschen darin gesett, nicht damit er dem Müßiggang sich ergebe, sondern damit er darin arbeite, ihn bebaue und bewahre, wie die hl. Schrift fagt (Gen. 2, 15). Wer nun durch die Gnade Gottes in einen beiligen und wohlgeordneten Orden berufen wird, wird auch gewissermaßen in ein irdisches Baradies, in einen Ort himmlischer Wonne gesetzt, nicht um in bemselben mußig zu sein, sondern um zu arbeiten, durch gute Werke seinen Beruf sicher zu ftellen und sich in demselben zu befestigen. In Erwägung bessen spricht unser hl. Bater:

"Die Brüder, denen Gott Gnade gegeben hat zu arbeiten, sollen tren und andächtig arbeiten."

Unter der Gnade zu arbeiten versteht der hl. Bona= ventura die körperliche Kraft, das Verftändnis für irgend eine besondere Thätigkeit, sowie die Fähigkeit, dieselbe ju erlernen — und somit handelt dies Rapitel vorzugsweise von der förperlichen Arbeit. Obschon der hl. Franziskus uns zur leiblichen Arbeit nicht gerade burch ein besonderes Gebot verpflichtet hat, da Klemens V. bei der Aufzählung aller Regelgebote von einem berartigen Gebote feine Ermähnung thut, fo giebt er uns bennoch seinen Willen und feinen Wunsch hinlänglich zu verfteben, daß die Brüder, denen Gott die Gnade zu arbeiten gegeben hat, dies auch treu thun mögen. Er fagt nämlich in seinem Teftament: "Ich arbeitete mit meinen Sänden und will forthin arbeiten, ich will auch, daß alle Brüder sich mit anftändiger Arbeit beschäftigen "u.f.w. Diejenigen also, welche arbeiten können und es bennoch aus Trägheit nicht thun wollen, handeln nicht nur gegen den Willen und die Absicht des hl. Baters, sondern auch gegen das natürliche Recht, fraft beffen alle Menschen gehalten sind, ben Müßiggang zu meiben, welcher ein Ruhekiffen Satans und die Gefahr zu vie-Ien Sünden ift. Solche Brüder, die ihre Zeit in großem Müßiggange verbringen, befinden sich darum in einem schlimmen Seelenzuftand und fallen leicht in schwere Sünden; und barum fagen unsere Generalkonstitutionen, man durfe von einem trägen Ordensmanne mit Recht annehmen, daß er kein gutes Gewissen habe (n. 224.). Wenn ber bl. Bater Franzistus einen Bruder antraf, welcher bem Müßiggange ergeben unthätig herumging, verftieß er einen folchen aus ber Gemeinschaft der Bruder, indem er fagte: "Gehe beinen Beg, Bruder Mücke; benn du willst nur effen und ben Schweiß und die Arbeit beiner Brüder genießen, gleichwie die Drohnen, die selbst keinen Sonig bereiten, sondern nur von der Arbeit und dem Gewinne der anderen Bienen leben"

(S. Franc. apophth. 15.). Bon solchen spricht ber heilige Apostel Paulus: "Wer nicht arbeiten will, soll auch nicht effen" (2. Thess. 3, 10.).

Das Gesagte gilt aber nur von jenen, die sich nicht göttlichen Dienfte, ober bem Studium widmen, wie bies Nikolaus III. erklärt hat. Er fagt nämlich (art. 16. n. 1.): "Es scheint nicht die Absicht des Stifters gewesen zu sein, diejenigen zur leiblichen Arbeit zu verpflichten, welche sich dem Studium ober dem göttlichen Dienste, sowie den seelforglichen Arbeiten widmen, da nach dem Beispiele Chrifti und vieler hl. Bater die geiftige Arbeit um fo höher anguschlagen ift, je mehr das Geiftliche dasjenige übertrifft, was ben Leib angeht. Darum erklären wir, daß die Borfchrift der Regel, nicht mußig zu leben, sich nur auf jene bezieht, welche sich nicht mit den erwähnten geistigen Arbeiten befassen, oder welche sich nicht dem Dienste der anderen Brüder gewidmet haben, es ware denn, daß solche mit einer außer= ordentlichen Gabe des Gebetes oder der Beschauung von Gott begnadigt wären, so daß sie deswegen billiger Weise von einer so heiligen Übung durch leibliche Arbeit nicht sollen abgehalten werden." Daraus ergiebt fich flar, daß diejeni= nigen Laienbrüder, die nicht in besagter Beise beschäftigt find, zur förperlichen Arbeit in besonderer Beise verpflichtet sind.

Der hl. Franziskus verlangt von seinen Brüdern nicht nur, daß sie arbeiten sollen, sondern daß sie treu und andächtig arbeiten. Die Treue bezieht sich auf den jenigen, für den man arbeitet, und verlangt, daß man ohne Betrug und Unachtsamkeit arbeite; die Andacht hingegen bezieht sich auf Gott und fordert, daß man die Arbeit aus Liebe zu ihm verrichte, um ihm zu gefallen. Obwohl diese Ermahnung vornehmlich verstanden werden muß von der Arbeit außerhalb des Ordens, wie sich dies aus dem ganzen

fünften Rapitel ergiebt, jo muß das Gejagte nach ber Deinung unseres bi. Baters boch auch auf die Arbeit im Rlofter bezogen werben. Deswegen durfen die Bruder die Beit nicht unnütz vergeuden, sondern muffen sowohl in Abwesenheit der Oberen, wie auch in deren Gegenwart treu arbeiten, nach ber Mahnung bes hl. Apostels Paulus: "Nicht als Augen= biener, um Menschen zu gefallen, sondern mit Aufrichtigteit des Herzens, aus Furcht Gottes. Alles, was ihr immer thut, das thut von Herzen, als wie dem Herrn und nicht ben Menschen; benn ihr miffet ja, bag ihr vom Berrn ben Lohn der Erbschaft erhalten werdet." (Roloss. 3, 22 — 24.). Mit diesen Worten will der Apostel sagen: Ihr arbeitet nicht bloß vor den Menschen, sondern vor Christus, welcher unaufhörlich das Werk eurer Sande auschaut, um euch den Lohn bafür zu geben. Arbeitet barum treu und andächtig und opfert beim Beginne Gott bem Allmächtigen euer Berf auf, damit nur er allein das Ziel und Ende eurer Arbeit fei. Ein Religiose muß nicht so fehr darnach trachten, burch seine Arbeit zeitliche Güter zu erwerben, wie es die Welt= leute thun, sondern er muß hauptsächlich die geiftigen Guter ber Seele im Auge haben, gemäß ber Mahnung Chrifti: "Bemühet euch nicht um vergängliche Speise, sondern um die, welche bleibt zum ewigen Leben, die der Menschensohn euch geben wird" (Joh. 6, 27.).

Die Andacht bei der Arbeit wird dadurch gefördert, daß man während derselben durch kleine Stoßgebete sein Herz oftmals zu Gott erhebt. Dies kann sehr leicht gescheshen, ohne daß die Arbeit darunter leidet. Wir lesen im hl. Evangelium, daß Martha um die Bewirtung Christisich viel zu schaffen machte; nichtsdestoweniger hat sie bei ihrer Arbeit Gelegenheit gesucht, Christum mit einigen Worten anzureden (vgl. Luk. 10, 40.). Es kann nicht jeder stets mit Magdalena zu den Füßen Fesu sitzen; dennoch hat

es jeder in seiner Gewalt, mit der Gnade Gottes bisweisen während der Arbeit mit Martha einige wenige Worte an ben Herrn zu richten. Um bies zu bewerkstelligen, muß man die Mahnung des hl. Apostels Paulus befolgen, welcher fpricht: "Wir haben gehört, daß einige unter euch unruhig leben, nicht arbeiten, sondern unnütze Dinge treiben. Sol= chen aber entbieten wir, und beschwören fie im Berrn Jesu Chrifto, daß sie in der Stille arbeiten und ihr eigenes Brot effen" (2. Theff. 3, 11.). Es ift genugsam bekannt, daß durch unnütes Geschwät die Arbeit gehindert und der Geist der Andacht ausgelöscht wird. Als der felige Bruder Aqidius einst hörte, wie ein Herr seine Diener schalt mit den Worten: fate, fate et non parlate, d. h. arbeitet, arbei= tet und plaudert nicht, hat er dies auf jene Brediger angewendet, die viel reden, aber wenig thun. Aber der ehrwürdige P. Dernope fagt: "Wenn der selige Agiding jest noch lebte und bei der Arbeit der Laienbrüder zugegen wäre, würde er zweifelsohne zu manchen von ihnen fagen: arbeitet und schwähet nicht" (Medull. S. Evang. c. 5. §. 3.). Der genannte Regelerflärer fährt dann fort: "Ginige beklagen fich, daß fie wegen der vielen Arbeiten, die man ihnen aufträgt, fich nicht dem Gebete widmen können. Aber dieses Sindernis kommt nicht von der Arbeit, sondern davon, weil fie nicht andächtig arbeiten, wie es die Regel verlangt. Die Arbeit hindert sie ja nicht, mit den Umstehenden zu sprechen, fie anzuhören und ihnen zu antworten. Warum follte biefelbe fie benn baran hindern, mit dem lieben Gott gu fprechen, der bei ihnen gegenwärtig ist und in ihr Berg schaut?" Wenn fie dies mit einem lebendigen Glauben erwägen, wurden fie fich während der Arbeit wohl hüten vor eitlem, unnügen Geschwät, Murmuration, Chrabschneidung und bgl., und ftatt deffen würden fie ihr Berg zu Gott erheben, sowie nach der Meinung bes hl. Baters getren und andächtig arbeiten.

"Tedoch so, daß sie den Müßiggang als den Hauptseind der Seele vertreiben, aber den Geist der Andacht und des Gebetes nicht ersticken."

Mit diesen Worten belehrt uns der hl. Bater, wie die Brüber arbeiten sollen, nämlich nicht zu langsam und schläfria, aber auch nicht zu haftig und ungeftum. Es foll bei ihren Arbeiten ein gewisses Maghalten und eine gewisse Bürde herrschen, so daß fie einerseits den Müßiggang ver= meiben, anderseits aber den Geist der Andacht nicht auslöichen und zerstören, was vielfach durch zu große Haft und zu große Hingebung an die Arbeit geschieht. Es giebt nämlich einige, die fich mit einem folchen Gifer auf die Arbeit werfen, daß fie nur dann zufrieden find, wenn fie arbeiten können, und die in ihren Gedanken und Worten ausschließlich bei ber Arbeit sind, wodurch es ihnen kaum mehr möglich ist, sich mit Gott zu vereinigen. Darum besteht zwischen ihnen und den Weltleuten nur der Unterschied, daß fie das Ordenskleid tragen. Solche mögen bedenken, daß fie nicht nach dem Willen des hl. Franziskus arbeiten, dem es nicht nur darum zu thun war, die giftige Schlange bes Müßigganges von den Brüdern fern zu halten, sondern der vor allem wünschte, daß das Feuer der Andacht nicht durch übermäßige Arbeit ausgelöscht werde.

Sehr treffend nennt der hl. Bater den Müßiggang den Hauptseind der Secle, weil er die Einsprechungen des hl. Geiftes aus dem Herzen hinwegnimmt und die inneren Tröstungen Gotetes nutlos und unfruchtbar macht. Denn obschon Gott oftmals in das Herz des Müßiggängers die guten Samenkörner der zuvorkommenden Gnade hineinwirft, so kommen doch, wenn der Mensch träg und lässig ist, die Bögel des Himmels, nämslich die Tensel, und fressen dieselben auf (vgl. Luk. 8. 5.).

Misbann kommt ber bofe Feind und fact ftatt des guten Samens in ein solches Herz das Unkraut der unreinen und schlechten Gedanken und unordentlichen Begierden zu jeglichem Bofen. Solche Menschen wiffen bann nichts anderes gu thun, als fich um andere zu befümmern und Acht zu geben auf das Leben der Oberen und Mitbrüder, vergeffen aber babei fich felbst und setzen fich ber Gefahr ber ewigen Berdammnis aus. Das wußte unfer hl. Bater und barum lehrt er uns, durch eine geziemende Arbeit den Müßiggang zu vermeiden, jedoch den Beift der Andacht nicht zu ersticken. Sugo de Dina fagt über biefen Gegenftand: "Die Brüder muffen fich mit der Arbeit so beschäftigen, daß fie zu bestimm= ten Zeiten dem Gebete obliegen und den Geift auffrischen können." Damit jedoch die Mußigganger für ihre Faulheit fein Deckmäntelchen haben, muffen fie miffen, daß der Geift bes Gebetes dann ausgelöscht wird, wenn man fich der Arbeit in einer solchen Weise hingiebt, daß man jene Gebete nicht mehr verrichten kann, welche uns von der Regel anferlegt find. Go lehren die vier Magiftri an diefer Stelle. Jene Brüder aber, denen eine Arbeit aufgetragen wird, muffen sich vor Augen stellen die vielen heiligen Nachfolger unseres seraphischen Vaters, welche sich einfältig bem Urteile und Gebote der Vorgesetten unterworfen haben und durch ihre Arbeit zur Bollkommenheit gelangt find. Go haben fie getreulich bem Orden gedient, in Liebe gu Gott und bem Nächsten, in Demut und Selbstverachtung, und dadurch haben fie nicht ausgelöscht, sondern in fich befestigt und vermehrt den Beift des Gebetes,

"dem alle zeitlichen Dinge dienen mussen."

Diese Worte besagen, daß ein Minderbruder bermaßen barauf bedacht sein muß, den Geist der Andacht zu bewah-

ren, daß alle seine Worte, Gedanken und Handlungen in reiner, aufrichtiger Meinung auf Gott gerichtet seien; denn nur so wird der Geist der Andacht in ihm zunehmen und wachsen. Auf diese Weist werden alle seine Arbeiten, die körperlichen sowohl wie die geistigen, dazu dienen, den Geist der Andacht in ihm zu erhalten und zu vermehren, während sonst das ungeordnete Arbeiten diesen Geist auße löschen könnte.

"Als Cohn ihrer Arbeit mögen sie für sich und ihre Brüder den Lebensunterhalt annehmen."

Aus diesen Worten geht klar hervor, daß unser hl. Bater in diesem Kapitel hauptsächlich von jener Arbeit handelt, die außerhalb des Ordens verrichtet wird im Dienste eines anderen. Für diese Arbeit, sei es körperliche oder geistige, dürsen die Brüder das zum Leben Notwendige unbedenklich annehmen, wie Nahrung, Aleidung, eine angemessenessentlich annehmen, wie Nahrung, Kleidung, eine angemessenessentlich annehmen. Borte alles, was man in der Krankheit braucht, mit einem Worte alles, was sie ihrem Stande gemäß notwendig haben. Folglich ift hiervon ausgeschlossen, was überslüssig ift und sich für ihren Stand nicht geziemt. Es würden also nach Aussage des P. Marchant (in c. 5. text. 2. tit. 1. qu. 5.) jene sündigen, die als Lohn für ihre Arbeit überslüssige, kostbare und unnütze Sachen annehmen, wie herrliche Klöster, kostbare Gemälde, überslüssige Bücher für ihre Bibliotheken u.s.w.

Obwohl es die Regel gestattet, daß die Brüder für ihre Arbeit den Lebensunterhalt annehmen dürsen für sich und ihre Brüder, so darf doch niemand ohne Erlaubnis des Oberen etwas für seinen eigenen Gebrauch annehmen. Diejenigen, welche es dennoch thun, sind nach den Worten des P. Corduba (in c. 5. qu. 3.) im Stande der Verdanums

nis, sowie auch diejenigen, welche nur dann für die Kommunität arbeiten wollen, wenn ihnen die Oberen einen Lohn dafür geben, oder ihnen gestatten, über ihre Arbeit nach Belieben zu verfügen. Denn alles dieses ist ausdrücklich gegen die Armut, welche wir versprochen haben.

Abgesehen davon ift es jedoch nicht nur erlaubt, als Lohn für die Arbeit das jum Leben Notwendige anzunehmen, sondern es entspricht sogar weit mehr der Regel, sowie der Absicht unseres hl. Baters Franziskus, wenn wir für unsere Arbeit das annehmen, was uns nötig ist, als wenn wir es ohne Arbeit von Thur zu Thur erbetteln. Dies ergiebt fich zunächst aus den Worten des hl. Paulus, der sich rühmt, von Niemand etwas verlangt, sondern mit seiner Bande Arbeit für sich und die Seinigen den Lebensunterhalt gewonnen zu haben (vgl. Apostelgesch. 20, 33.). Und ber Prophet David fagt: "Von der Arbeit deiner Bande wirst du effen; heil dir, es wird dir gut gehen" (Pf. 127. 2.). Ferner ergiebt sich dies aus dem Testamente unseres hl. Baters Franzistus, wo es heißt: "Und wenn uns der Arbeitslohn nicht gegeben ward, nahmen wir zum Tische des Herrn unsere Buflucht und begehrten Almosen von Thur zu Thur." Damit wollte er fagen: wir gingen erft bann gum Tische bes Berrn, wenn wir durch unsere Arbeit nicht erlangen fonnten, was wir brauchten.

Hieraus zieht P. Marchant (text. 2. qu. 2.) die Folsgerung, daß es für den Orden besser ist, durch Handarbeit das zum Leben Notwendige zu besorgen, als durch mühsames, beschwerliches Betteln oder Terminieren. Gleichwohl möge bemerkt werden, daß unser gewöhnliches Terminieren meistens nur ein demütiges Erbitten des Lohnes für unsere Arbeit ist, für die Dienste, welche wir dem Volke durch unser Predigen, Beichthören, Messelsen, Krankenbesuch u.s.w. erweisen, so daß wir mit dem Apostel wohl sagen können: "Wenn wir

euch das Geiftige gefäet haben, ift es etwas Großes, wenn wir euer Leibliches ernten?" (1. Kor. 9, 11.). Soweit P. Marchant. Im Anfange des Ordens war zwar die forperliche Arbeit außer= halb des Klosters noch mehr am Plate, weil der Orden noch wenige Priefter und Prediger gablte, und für die große Menge ber Brüder im Rlofter fich weniger Arbeit fand. Um bes= halb die Laienbrüder nicht dem Mußiggange zu überlaffen, war es nötig, fie hie und ba zur Arbeit hinauszuschicken, wobei sie zugleich durch ihre Arbeit für sich und die anderen, welche zu hause blieben, den Lebensunterhalt verdienen tonnten. Heutzutage aber, wo eine größere Anzahl von Brieftern porhanden ift, und die Laienbrüder alle zum Dienfte ber Priefter und für die gewöhnlichen Arbeiten im Rlofter notwendig find, sowie weil man bas zum Leben Notwendige leicht durch Betteln erlangen kann, ist es nicht mehr geziemend, daß die Brüder zur körperlichen Arbeit außerhalb des Rlosters oft hinausgeschickt werden, da dies mehr zum Schaben, als zum Nugen bes Dibens gereichen würde. Denn baburch würden die notwendigen Arbeiten und Verrichtungen im Rlofter vernachläßigt werden, und die Brüder liefen Gefahr wegen ihres häufigen Umganges mit ben Weltleuten gang weltlich und zerstreut zu werden, wodurch keine geringen Störungen verursacht murben, ba namentlich der Geift ber Andacht leicht verloren ginge.

Übrigens ist es gewiß, daß man für jede geziemende Arbeit, sei es körperliche oder geistige, das zum Leben Notwendige annehmen darf, jedoch, wie die Regel sagt:

# "Pfennige oder Geld ausgenommen."

Durch diese Worte giebt uns der hl. Bater kein neues Gebot, sondern wiederholt nur das im vierten Kapitel gegebene. Diese Wiederholung ist aber durchaus nicht überflüssig,

sondern fehr angebracht. Denn weil die Arbeit gemeiniglich mit Geld belohnt zu werden pflegt, und weil es die Regel gestattet, für die Arbeit einen Lohn anzunehmen, könnte man leicht auf den Gedanken kommen, daß es den Brüdern er= laubt ift, wenigstens als Lohn ihrer Arbeit Geld anzuneh= men, um dafür das zum Leben Notwendige fich zu verschaffen. Aber ber bl. Bater will uns in diesem Bunkte jeden Zweifel und jede Ungewißheit benehmen und setzt darum ausdrücklich hinzu, daß wir für unsere Arbeit alle anderen notwendigen Sachen annehmen burfen, jedoch Pfennige ober Gelb ausgenommen. Wenn barum ben Brübern für ihre Arbeit Geld angeboten wird, muffen fie fich so verhalten, wie es im vierten Rapitel angegeben wurde. Und wenn sie zu einem solchen Gelde Zuflucht nehmen, muffen sie hierbei alle notwendigen Bedingungen einhalten, d. h. fie muffen in ihren Worten und in ihrem Benehmen alles vermeiben, was den Anschein erwocken könnte, als hätten sie irgend welches Recht auf das Geld. Sie dürfen es auch nicht for= dern, als wenn man schuldig wäre, ihnen diesen Lohn ihrer Arbeit zu geben. Deswegen fett unfer hl. Bater gleich hinzu:

"aber demütig, wie es Dienern Gottes, die sich der heiligsten Armut besleißigen, geziemt.

Das will heißen, daß die Brüder zwar für ihre Arbeit den Lebensunterhalt als Lohn annehmen dürfen, aber mit Demut, als Ulmosen, ohne ein Recht zu beanspruchen, oder einen Kontrakt bezw. eine Verbindlichkeit einzugehen, wie dies unter Weltseuten geschieht, die ihre Arbeit zu verdingen oder zu verkaufen pflegen. Denn die Minderbrüder sind kraft ihrer Regel unfähig, ein eigentliches Recht auf irgend welche Sache zu erlangen. Doch dürfen sie versprechen, daß sie ihrerseits treu arbeiten wollen, und der andere darf

verspechen, daß er für die Arbeit getreu den verdienten Lohn geben werde; denn dann ift auf beiden Seiten nur ein einsfaches Bersprechen vorhanden, ohne strenge rechtliche Versbindlichkeit. Derjenige aber, für welchen die Arbeit verrichstet wird, ist durch das natürliche und göttliche Recht verspschichtet, ohne Betrug den versprochenen Lohn zu entrichten, wie dies aus mehreren Stellen der hl. Schrift hervorgeht. Aus dem Gesagten ergiebt sich folgendes:

Erstens, ber Syndifus barf nicht vor Gericht, unter Geltendmachung eines Rechtsanspruches, bas einfordern, was die Brüder für ihre Arbeit, g. B. für Begräbniffe, Predigten, Meffelesen und dal. verdient haben, es ware benn, daß ihnen bies im Testamente vermacht worden wäre. Der Grund ift, weil das Eigentum über den Lohn, bevor derselbe uns gegeben wird, noch bei demjenigen ift, welcher ihn zahlen muß. Der Syndikus darf aber nur jene Sachen gerichtlich einfordern, welche bereits in den Besit bes Apostolischen Stuhles übergegangen find, wie bies im vierten Rapitel gesagt wurde. Deswegen sagt ber hl. Franziskus in feinem Teftament nicht: Wenn uns der Arbeitslohn nicht gegeben murbe, forderten wir denfelben mit Bewalt vor Gericht durch Prozesse oder souftwie, sondern wir nahmen unfere Buflucht jum Tifche bes herrn, b. h. wir begehrten, mas uns notwendig war, um der Liebe Gottes willen, ohne irgend welche Rechtsansprüche zu machen.

Ich habe jedoch hinzugefügt: es wäre denn, daß ihnen dies im Testament vermacht worden wäre. Der Papst, als gemeinsamer Bater der Armen, wollte nämlich Borsorge treffen, daß der Wille der Verstorbenen erfüllt werde und hat darum verordnet, daß der Syndikus in seinem (des Papstes) Namen und nicht im Namen der Brüder, solche im Testamente vermachten Sachen gerichtlich einsordern könne.

Zweitens, der Syndikus darf Bücher, Gemälde und andere Sachen verkaufen, welche durch die Brüder angefertigt wurden. Der Grund liegt darin, weil dies alles dem Papfte gehört, dessen Abslicht es zweifellos ist, daß solche Sachen in geeigneten Fällen für die Bedürknisse der Brüder verkauft und auf eine entsprechende Weise verwendet werden.

Drittens, die Brüder bürfen Bücher schreiben, Bilder malen, u. ähnl., auch in der Absicht, um ihre Arbeit verskausen, und das Geld für ihre Bedürfnisse verwenden zu lassen. Der Grund ist, weil die Brüder hierbei keine ansbere Absicht haben, als auf diese Weise für ihre Nöten zu sorgen. Und obschon dies durch den Syndikus vermittelst eines Kontraktes, wie durch Verkausen, Vertauschen u.s.w. bewerkstelligt wird, so geschicht dies alles ohne Beteiligung der Brüder. Wenn die Brüder dasit Sorge tragen, daß ihnen etwas Notwendiges für Geld beschafft werde, so geht ihre Absicht nicht auf das Geld, sondern auf die notwendige Sache, und dies findet auch in diesem Falle statt.

Viertens, ein Minderbruder darf nicht durch einen anderen Material ankaufen lassen, um daraus etwas anzusfertigen und es hernach durch den Syndikus, oder andere geeignete Personen zu verkausen mit Anrechnung des materielssen Wertes. Denn ein solcher Kauschandel ist direkt gegen die hl. Regel, wie dies a Politio, Corduba und mehrere andere lehren. Wenn aber, sagt Luengo (c. 5. contr. 16. sect. 3. n. 4.), der Syndikus oder ein anderer Freund des Ordens im Namen des Papstes oder in seinem eigenen Namen solches Material kauft und es den Brüdern übergiebt, dann dürsen sie sannehmen, und daraus etwas versertigen, was hernach durch den Syndikus oder andere verkauft werden kann, auch mit Berechnung des materiellen Wertes. Bei diesem letzteren Versahren geschieht ja die Anschaffung des Materials nicht auf Veranlassung und im Namen der Brüder, wie

P. Marchant richtig sagt (in c. 5. text 4. qu. 1.). Wenn also z. B. jemand von einem Bruder, der gut malen kann, ein Bild verlangt, ohne die Leinwand und die Farben dazu zu stellen, so könnte dies der Bruder im Namen und im Auftrage dessen, welcher die Arbeit bestellt, beschaffen lassen, wenn er die Überzeugung hat, daß der Besteller den Kaufmann bezahlen werde. Das Gleiche gilt, sagt P. Marchant, wenn ein Bruder eine Statue auß Holz, welches dem Konvent gehört, ansertigen würde. Dann könnte der Syndikus beim Verkauf der Statue auch den Wert des Holzes, das dem Kapste gehört, mitanrechnen.

Fünftens, es sündigen nicht so sehr gegen dieses Kapitel der Regel, als vielmehr gegen das vierte und sechste Kapitel diejenigen, welche mit den Weltleuten Kontrakte machen und mit ihnen übereinkommen wegen Abhaltung von Messen, Begräbnissen und dgl.; ferner jene, welche ihre Arbeit verdingen oder verkausen um einen bestimmten Preis; ebenso diejenigen, welche aus eigener Machtvollkommenheit etwas verkausen, vertauschen u.s.w., was sie selbst versertigt haben, oder die etwas kausen, um andere Sachen daraus anzusertigen; endlich jene, welche unter Audrohung von Gewalt oder Strase den Lohn für ihre Arbeit einfordern, als wenn sie ein Necht darauf hätten. Doch darf man jemand wohl ermahnen und bescheiden bitten, daß er dassenige geben möge, wozu er durch das natürliche Recht versbunden ist.

Wir müssen also durch die That zeigen, daß wir nach der Meinung des hl. Baters nicht arbeiten aus Begierde den Lohn zu empfangen, sondern um den Müßiggang zu sliehen, als wahre Diener Gottes und eifrige Beobachter der allershöchsten Armut, welche unser hl. Bater nach dem Beispiele Christi höher geachtet hat, als alle Reichtümer der Welt.

#### Rurger Inhalt des fünften Rapitels.

In diesem Kapitel sind keine neuen Gebote enthalten, da das Gebot, kein Geld als Lohn der Arbeit anzunehmen, schon im vierten Kapitel enthalten ist. Alles, was hier behandelt wird, sind nur Ermahnungen und Käte, die sich auf die Ausübung des Guten und Vermeidung des Bösen beziehen. Insbesondere werden die Brüder ermahnt, treu und andächtig zu arbeiten und den Müßiggang als den Hauptseind der Seele zu kliehen.





# Sediftes Kapitel.

Pou der Absagung des Eigentums, von dem Almosenbegehren und den kranken Brüdern.

In den beiden vorhergehenden Kapiteln hat der hl. Vater Franziskus seine Kinder gegen zwei sehr große Gesahren sicher gestellt, nämlich gegen die Begierde nach Geld, welche den Judas ins ewige Verderben gestürzt hat, sowie gegen den Müßiggang, den er als den Hauptseind der Seele bezeichnet hat. Im gegenwärtigen Kapitel will er nun jene Gesahren beseitigen, welche für die Brüder aus dem Besitze der zeitlichen Güter entstehen könnten. Denn es ist nur allzu wahr, was der hl. Chrysostomus sagt: "Das mein und de in ist jenes kalte Wort, das alles Böse in unserem Leben hervordringt und unendliche Streitigkeiten verursacht". (Or. de S. Philogonio.). Um uns dieser Gesahr zu entziehen und alle Brüder ganz und gar Christo gleichsörmig zu machen, der nicht hatte, wo er sein gebenedeites Haupt hinlegen konnte, sagt der hl. Vater:

"Die Brüder sollen sich nichts aneignen, weder Hans, noch Platz, noch sonst eine Sache."

Durch diese Worte wird allen Brüdern, den Oberen sowohl wie den Untergebenen, unter Todsünde verboten, etwas Eigenes zu besitzen. Dies gilt zunächst von den Brüsdern im Einzelnen, wie dies bei allen anderen Orden der Fall ist, da wir ja in der hl. Prosession geloben ohne Eigentum zu leben; dann aber auch, nach Erklärung Nikolaus III. und Klemens V. vom ganzen Orden als solschem, so daß dieser auch im Gemeinsamen nicht die geringste Sache als Eigentum besitzen kann.

Einige meinen, daß das Eigentum über eine Sache im Besite derselben bestehe, oder in dem Rechte, über die Sache nach feinem Belieben zu verfügen, ober auch in bem Rechte, die Früchte einer Sache zu genießen, oder schließlich in dem blogen Gebrauche einer Sache, auch ohne bas Rocht, über dieselbe nach Belieben verfügen zu können. Gin= ftimmig aber lehren alle Theologen mit dem Konzil von Trient (sess. 25. c. 2. de reg.), daß es ein Aft des Eigentums ift, und daß es folglich wider das Gelübde der Armut verftoge, wenn ein Religiose nach seiner Profeg irgend eine zeit= liche Sache ohne Erlaubnis des Oberen annimmt, bewahrt, fortgiebt oder gebraucht, wenn dies auch mit Austimmung des Wohlthäters geschehen sollte. Der Frund ist, weil eine Ordensperson verspricht, nichts zu haben und zu besitzen, und folglich auch nichts anzunehmen, oder über irgend etwas ohne Erlaubnis des Oberen zu verfügen. Wenn auch der Wohlthater sich das Eigentum über eine Sache vorbehalten und dem Religiofen nur den beliebigen Gebrauch derfelben überlaffen follte, fo wurde dennoch der Religiose zum wenigsten Eigentümer in Bezug auf den Gebrauch sein, wofern er die Sache ohne Erlaubnis bes Dberen annehmen und verwenden würde. So lehren alle Theologen.

In Bezug auf die Erlaubnis des Oberen, die durch-

aus notwendig ift, um die Sunde des Eigentums zu vermeiden, will ich nachstehende vier Bemerkungen machen.

Erfte Bemerkung. Die Erlaubnis bes Dberen fann eine ausdrückliche, stillschweigende und vorausgesetzte fein. Gine ausbrückliche Erlaubnis ift bann vorhanden, wenn ber Obere gefragt wird und er mit flaren und bestimmten Worten ober Zeichen seine Bustimmung giebt, daß man biefes ober jenes annehme oder gebrauche. Gine ftillschweigen de Erlaubnis ift vorhanden, wenn der Obere weiß, daß ein Untergebener etwas annimmt, behält ober gebraucht, und gleich= wohl nichts bagegen fagt, obschon er ganz leicht Widerspruch bagegen erheben könnte. 3ch fage aber: obschon er ganz leicht Widerspruch erheben fonnte; denn wenn der Obere nur aus Furcht vor einem größeren Unheil schweigt, oder um viel Arger und Murmurationen bei den Untergebenen au verhüten, so ift der Untergebene nicht entschuldigt, und bei allem, was er auf diese Weise annimmt, oder gebraucht, mangelt ihm die rechtmäßige Erlaubnis. Eine vermu= tete oder vorausgesette Erlaubnis ift dann vorhan= den, wenn der Untergebene aus einem triftigen Grunde annehmen kann, der Obere würde damit zufrieden sein. wenn jener es ihm fagte, daß er eine Sache annehmen. gebrauchen oder weggeben wolle.

Eine solche vermutete Erlaubnis kann vernünftiger Weise aus mancherlei Anzeichen entnommen oder hergeleitet werden; zunächst aus der Persönlichkeit des Oberen sowohl wie des Untergebene eine angesehene und hervorragende Person im Orden ist, oder im besonderen freundschaftlichen Verhältnisse zum Oberen steht; oder wenn der Obere überhaupt gern bereit ist, seine Zustimmung zu geben, und nicht die Gewohnheit hat streng zu versahren; besonders aber, wenn er schon früher in ähnslichen Fällen keine Mißbilligung ausgesprochen, daß ein

Untergebener auf diese Weise etwas angenommen hat. Außers bem kann man öfters eine vermutete Erlaubnis entnehmen aus der Beschaffenheit der Sachen, welche man annimmt, wenn es nämlich etwas Geringes, Wertloses ist; sowie dann, wenn dasjenige, was man annimmt, zum Besten des Konventes oder der Kommunität dient. Es dürste also ein Bruder ein Schaf, ein Kalb, oder Holz und dgl. für die gemeinsamen Bedürsnisse der Brüder ansnehmen, auch wenn er hierzu keine ausdrückliche Erlaubnis oder keinen Auftrag von seinen Oberen hätte.

3weite Bemerkung. Dbichon die ausdrückliche Erlaubnis des Oberen, falls man gut diefelbe nachsuchen kann, erforderlich ift, um in jeder Hinficht sicher und ruhig vorgehen zu können, so genügt boch nach der Lehre der Theologen die ftillschweigen de Erlaubnis, um wenigstens eine schwere Sünde zu vermeiben. Der Grund ift, weil man in einem folden Falle nicht ohne Erlaubnis des Dberen handelt, ba nach kirchlichem Rechte (c. 2. de rescript.) die ausdrückliche und die ftillschweigende Erlaubnis die nämliche Rraft und Wirkung haben. Darum sagt Sanchez (l. 5. moral. c. 19. n. 7.): Falls in irgend einem Orden ber Gebrauch herrscht, einzelne Sachen ohne ausdrückliche Erlaubnis des Oberen anzunehmen oder fortzugeben, so find die Religiosen durch die stillschweigende Erlaubnis entschuldigt. Ferner fagt berselbe Gottesgelehrte (ibid. n. 70.): Wenn ber Obere seinem Untergebenen Bilder, Rosenkränze oder andere Sachen giebt, welche der Untergebene zu seinem eigenen Gebrauche nicht nötig hat, so giebt er ihm auch hiermit (je nach Beschaffenbeit des Gegenstandes) die stillschweigende Erbaubnis, jene Sachen sowohl innerhalb, wie auch außerhalb des Rlofters fortzugeben. Doch sagt Lessius (lib. 2. c. 21. dub. 9. n. 79.) in Bezug auf biefen Gegenstand, daß in wohlgeordneten Alöstern eine berartige Erlaubnis gewöhnlich nicht einem jeden

gegeben wird, es handele sich denn um Kleinigkeiten, wie sie im täglichen Leben öfter vorkommen, damit die hl. Arsmut, dieses kostbare Kleinod des Ordens, unverletzt bewahrt bleibe.

Ebenso halten die Theologen mit dem hl. Thomas von Mauin eine vermutete ober vorausgesette Erlaubnis für genügend, wenn fie auf vernünftigen Gründen beruht, 3. B. wenn ein Untergebener Ursache hat zu glauben, ber Obere wurde seine Buftimmung sicher nicht verweigern, wenn er um bie Sache wußte, ober wenn er barum gefragt wurde. Um jedoch hierin sicher zu gehen, sagt P. Hering, nachmaliger Bischof von Mpern (part. 3. tr. 4. dist. 5. qu. 9. n. 89.), muß man überzeugt sein, daß der Vorgesette nicht nur bamit einverstanden wäre, falls man ihn um Erlaubnis fragte. sondern daß er auch damit zufrieden sei, wenn man ihn in dem vorliegenden Falle nicht um die ausdrückliche Erlaubnis angeht. Weiß man aber, daß der Obere es fehr übel aufnimmt, wenn man es unterläßt, ihn um Erlaubnis zu fragen, namentlich bort, wo es leicht geschehen kann, so könnte es fein, daß eine berartige Annahme ober Berfügung über eine Sache gegen den Willen des Oberen geschähe, obichon er die Erlaubnis nicht verweigert hätte, wenn man ihn da= rum gebeten hätte. Ja, der Kardinal Lugo fagt (disp. 3. sect. 7. n. 123.), daß dies für gewöhnlich die Gefinnung aller Oberen sei, wo die hl. Armut treu beobachtet wird und in Blüte fieht; benn fonft wurde dieselbe leicht in Berfall geraten. Man würde nämlich leicht zu ber Ansicht kommen, daß ce erlaubt sei, alles anzunehmen, fortzugeben und zu gebrauchen, was die Oberen geftatten würden, falls man sie darum ersuchte, was aber offenbar falsch ift. Denn gleichwie niemand fich eine Sache aneignen barf, welche ber Wohlthäter ihm geben würde, wofern er ihn darum erjuchte, eben weil der Wohlthater ihm die Sache noch nicht gegeben

hat, ebenso barf auch keiner eine Sache annehmen und gestrauchen, welche der Obere ihm gestatten würde, falls er darum fragte; denn der Obere hat ihm die Sache eben noch nicht gestattet. Dies müssen wir wohl beachten, damit unser Gewissen nicht beschwert werde.

Pritte Pemerkung. Manchmal mißfällt dem Oberen die Art und Weise, wie man etwas anninmt ober gesbraucht, mehr als das Annehmen der Sache selbst. Dies würde z. B. dann der Fall sein, wenn der Untergebene etwas heimslich und verstohlener Weise anninmt oder verwendet, ohne vorher um Erlaubnis zu bitten, obwohl er mit Grund vorsaussetzt, daß ihm der Obere die Erlaubnis hierzu nicht verweigern würde. In einem solchen Falle, sagt P. Marchant (tom. 3. p. 2. tit. 1. q. 4.), begeht man nur eine läßliche Sünde, und zwar mehr wider den Gehorsam, als gegen das Gelübde der Armut. Denn der Obere giebt wohl seine Zustimmung zum Gebrauche der Sache, obsehon er mit der Art und Weise, wie sie gebraucht wird, nicht einverstanden ist.

Nierte Bemerkung. Die Zustimmung des Oberen nuß eine ganz freiwillge sein. Wenn also die Erlaubnis mit Ungestüm verlangt und gewissermaßen durch Gewalt oder Lift erzwungen und erschlichen wurde, so entschuldigt sie eine Ordensperson nicht von der Sünde des Eigentums. Dies geschieht dann, sagt Sanchez (sup. n. 18.), wenn der Obere nur deswegen seine Zustimmung giebt, um den Widerspruch und die vorausssichtlichen Murmurationen des Untergebenen zu verhindern, zu denen der letztere hinneigt, zum großen Ürgernis der übrigen, da er stets glaubt, es geschehe ihm ein Unrecht, wenn er nicht alles bekommt, was er verlangt. Sine solche Erlaubnis ist keine Erlaubnis, sondern nur eine erzwungene Zulassung eines geringeren Übels, damit ein gröskeres verhütet werde, und es ist zu besürchten, daß ein solscher Ordensmann vor Gott doch ein Eigentümer ist, wenn

er auf diese Weise die Erlaubis des Oberen erpreßt und er-

Die Bersammlung ber Kardinäle auf bem Konzil von Trient hat nach dem Berichte des Quaranta (in Summa Bullar, verb. casus reservati) erflärt, daß man nicht berechtigt ift, irgend etwas anzunehmen, falls ber Obere bie Erlaubnis hierzu unkluger Weise verweigert hatte, obschon er diefelbe nach Recht und Bernunft geben mußte. Ausgenommen ware nur der Fall, wo es fich um Sachen handelt, bie zur Erhaltung bes Lebens bermaßen notwendig wären, daß man fie gar nicht entbehren könnte. Der Grund hiervon ift, weil ein Untergebener teine Sache ohne Erlaubnis bes Oberen gebrauchen darf, wenn er sie (wie ich voraussetze) ohne Sünde entbehren tann. Jedoch wurde der Obere durch eine solche unberechtigte Verweigerung der Erlaubnis fich verfündigen. Diese Abhängigkeit bes Untergebenen von der Erlaubnis feines Oberen scheint freilich fehr hart zu fein ; trobbem wird sie leicht, wenn der Untergebene hierbei bedentt. bak er ja alles aus Liebe zu dem verlaffen hat, der nicht so viel hatte, wo er sein gebenedeites Saupt hinlegen konnte.

Um das Gesagte leichter zu verstehen und im Gedächtnis zu behalten, will ich nun einige Fälle zusammenftellen, in denen ein Ordensmann, und namentlich ein Minderbruber, gegen das Gelübde der Armut sich versündigen kann.

Erstens, ein Minderbruder sündigt, wenn er ohne Ersaubnis des Oberen etwas annimmt, auch wenn es in der Absicht geschähe, um es mit Zustimmung des Sigentümers einem anderen zn geben. Der Grund ist, weil man das durch den Gebrauch einer Sache sich ancignet und über sie versügt ohne Ersaubnis des Oberen, welcher allein dies gestatten kann. Darum betrügen sich jene selbst und versündigen sich schwer, sagt P. Marchant (in c. 6. text. 1. tit. 3. qu. 8. concl. 5.), welche von den Wohlthätern Bilder oder

andere Sachen annehmen, um biefelben anderen als Geschenk auszuteilen. Sie bilben fich nämlich fälschlich ein, bag bie genannten Gegenftände noch immer Gigentum bes Wohlthä= ters seien und mit beren Buftimmung ausgeteilt werden können, ohne die Oberen fragen zu muffen. Sierbei beachten fie aber nicht, daß eine folche Austeilung ohne Erlaubnis des Oberen ein Aft bes Eigentums und burch die Regel verboten ift. Und dies gilt nicht nur dann (wie einige in ihrem Unverstand meinen), wenn die Sachen außerhalb des Ordens verteilt werden, sondern auch, wenn dies unter den Brüdern ohne Erlaubnis des Oberen geschieht. Darum fündigen diejenigen wider die Regel, welche ohne Erlaubnis etwas angenommen haben und es bann, bamit fie es bem Oberen nicht zu zeigen brauchen, einem anderen Bruder geben, welcher es dem Oberen zeigen und fich beffen Erlaubnis ein= holen soll. Der Grund davon ift schon erwähnt, weil fie näm= lich über eine Sache, welche sie ohne Erlaubnis angenomnen, auch ohne Erlaubnis nach ihrem Belieben verfügen und biefelbe einem anderen geben. So lehrt P. Lanmann (1. 4. tr. 5. c. 7. n. 16.).

Bweitens, berjenige sündigt, welcher ohne Erlaubnis seines Oberen etwas für sich annimmt oder gebraucht, auch wenn es nur Speise und Trank wäre. Es ist sogar eine Art Diebstahl, wenn man wider den Willen des Oberen das gemeinsame Almosen des Klosters verthut. Deswegen betrügen sich diejenigen, welche vermeinen, es sei eine geringere Sünde, etwas von demjenigen fortzunehmen, was der Kommunität gehört, als wenn man draußen außerhalb des Klosters etwas annimmt. Denn das letztere ist nur wider die Armut, das erstere hingegen auch zugleich ein Diebstahl, wie es nach der allgemeinen Ansicht aller Theologen Sanschez lehrt (1. 7. mor. c. 21.). Verselbe fügt jedoch sehr richtig hinzu, daß bei Speise und Trank eine größere Menge

oder Quantität erfordert wird, um eine schwere Sünde auszumachen, als bei anderen Sachen, teils weil man ein Fortnehmen von solchen Dingen wegen des menschlichen Bedürfsnisses nach Speise und Trank leichter entschuldigt, teils weil man von diesen Dingen nicht das Eigentum behält, sondern sich nur den Gebrauch derselben aneignet, durch den die Sache sofort zerstört und vernichtet wird.

Drittens, es sündigt berjenige, welcher ben bloßen Gebrauch einer Sache ohne Erlaubnis seines Dberen fich ancignet, auch wenn fich ber Geber bas Eigentum barüber vorbehalt und die Sache selbst in sich unversehrt bleibt. Der Grund ift, weil das Gelübde der Armut den Brüdern nicht nur die Aneignung des Eigentums von zeitlichen Sachen verbietet, sondern auch den blogen Gebrauch der Sachen, wofern die Erlaubnis des Oberen dazu fehlt. Deswegen täuschen sich diejenigen, welche da glauben eine Sunde vermicben zu haben, wenn der Wohlthater fich bas Gigentum über etwas vorbehält, und fie die Sache nur eine Zeitlang, ober folange ber Obere es ihnen nicht eigens unterfagt, gebrauchen. Denn nach der Meinung des Azorius (tom. 1. lib. 12. c. 12. qu. 6.) begehen sie dadurch eine schwere Sünde, wenn es fich um eine bedeutende Sache handelt, und eine lägliche, wenn es nur etwas Geringes ift. Jedoch bin ich der Ansicht, daß man die Schwere der Sünde nicht fo fehr nach bem Werte ober der Koftbarkeit der gebrauchten Sache beurteilen muffe, als vielmehr nach ber Dauer und ber Art des Gebrauches. Wenn auch &. B. ein Buch einen Wert von 50 Mark hätte, so schlägt man doch einen furgen Gebrauch besselben nicht sehr hoch an, und folglich wäre beffen Benutung für furze Zeit ohne Erlaubnis des Oberen nicht schwer sündhaft, wie Sanchez meint (sup. c. 20. n. 6.). Gleichwohl muß fich ein Minderbruder auch vor dem blogen Gebrauch zu fostbarer Sachen hüten, wie g. B. vor bem Gebrauche einer wertvollen Taschenuhr ober anderer Dinge, bie seinem Stande nicht entsprechend sind.

Viertens, es sündigt berjenige, welcher ohne Erlaubnis bes Oberen etwas fortnimmt, heimlich gebraucht oder hins weggiebt, was einem anderen Religiosen oder der Kommunität zum Gebrauche gegeben wurde. Der Grund ist der nämsliche, wie oben. Zudem begeht man dadurch einen Diebstahl, und verursacht obendrein durch eine solche Verletzung der brüderlichen Liebe oftmals unter den Brüdern Uneinigkeit und Zwietracht.

Fünftens, es fündigt derjenige, welcher eine Sache, die zu seinem eigenen Gebrauche gegeben murde, einem anderen ohne Erlaubnis ausleiht. Der Grund ift, weil nach den Bestimmungen des alten Rechtes (instit. de usu et habit. §. 2.) jener, welcher den blogen Gebrauch einer Sache hat, diese Sache keinem anderen ohne Erlaubnis überlaffen barf. Doch scheint es, daß bei kleineren Sachen, die öfter gebraucht werden, eine ftillschweigende Erlaubnis ber Oberen zu einem folchen Berleihen vorhanden ift. Darum begeht man hierin nicht leicht eine schwere Sünde, namentlich, wenn die Sache nicht verloren geht ober verdorben wird. Ebenso fündigt berjenige, welcher ohne Vormissen bes Oberen etwas auswechselt oder vertauscht; denn dies kommt nur dem Eigentümer zu. Wenn es fich hierbei um eine Sache von großem Werte handelt, so scheint dies eine Todiunde zu fein, fagt Lanmann (sup. c. 7. n. 4.). Doch ist hierfür oftmals Die vermutete Erlaubnis des Oberen vorhanden, namentlich, wenn ein folder Tausch zwischen den Ordensleuten geschieht. Das Gleiche kann man auch bei einem Tausche außerhalb bes Orbens annehmen, sagt Lanmann (ibid.), wenn nur basjenige, mas man empfängt, benfelben ober fast ben glei= chen Wert hat mit dem, was man fortgiebt, z. B. wenn man ein Meffer ober ein Brevier mit einem anderen, welches man besser gebrauchen kann, umtauscht. Es ist dies aber auf jeden Fall gegen die Vollkommenheit der Armut und ostmals die Ursache von größeren Übertretungen; beswegen muß sich ein Minderbruder davor sorgfältig in Acht nehmen. Weiterhin sündigt derjenige, welcher Speise und Trank, die ihm vorgesetzt werden, gegen den Willen des Oberen vom Tische mitsortnimmt und einem anderen außerhalb des Klosters giebt. Denn gleichwie ein geladener Gast die ihm vorgesetzten Speisen vom Tische nicht mitnehmen und nach Hause tragen darf, weil sie ihm nicht zugehören, so darf geradesowenig ein Religiose derartiges thun. Doch kann man ostmals eine stillschweigende Erlaubnis des Oberen annehmen, namentlich, wenn es sich um geringe Sachen handelt, welche den Armen gegeben werden.

Sechstens, es sündigt berjenige, welcher die Sachen, die ihm zum Gebrauche gegeben wurden, durch eigene Schuld ober Unachtsamkeit verliert, zerbricht oder verdirbt; denn wer nach seinem Belieben mit einer Sache verfährt, zeigt durch die That, daß er sich als Herrn darüber betrachtet. Darum ist jedermann verpflichtet mit besonderer Sorgsfalt das zu erhalten und mit großer Vorsicht zu gebrauchen, was ihm zur Benutzung gegeben wird, wie Papier, Bücher, Kleider u.s.w.

Siebentes, berjenige, welcher damit betraut ist, einzelne Sachen unter die Brüder zu verteilen, sündigt, wenn er hierin, sei es bei den Brüdern selbst oder gegenüber den Weltleuten, nach seiner Laune, wider die Regel und die Gewohnheit, sowie gegen den Willen der Oberen verfährt und verfügt. Dies dürfen sogar die Oberen selbst nicht thun, weil sie keine Herrn, sondern nur die Verwalter der Dinge sind, welche wir gebrauchen dürfen.

Achtens, es sündigt berjenige, welcher irgend etwas, mag es sein, was es will, absichtlich verbirgt, ober wenn

er ausgeht, die Schlüffel mit sich nimmt, damit ber Obere ihm nichts wegnehme. Ebenso berjenige, welcher nicht bereit ift, alles alebald einem anderen zu überlaffen, wenn ber Obere es befiehlt, oder der zornig und aufgeregt wird, mur= muriert und vor lauter Unzufriedenheit bei einem höheren Oberen klagt, damit auf beffen Befehl ihm wiedergegeben werde, was ihm sein nächster Vorgesetzte genommen. Ein solcher findet nach der Lehre des hl. Bernardinus (tom. 3. in fine.) keine Entschuldigung vor Gott. Das Gleiche gilt, wenn jemand etwas mit rechtmäßiger Erlaubnis bekommen hat, und es dann verbirgt, damit es der Obere nicht finde und die gegebene Erlaubnis etwa zurucknehme. Ebenfo, wenn er murmuriert, falls der Obere oder sein Rachfolger die er= wähnte Sache fortnimmt. Denn ein solcher will augenscheinlich im Besitze der Sache bleiben gegen den Willen und die Absicht des Borgesetten, von dem er doch stets abhängen muß, wofern er kein Eigentumer sein will. Etwas anderes ift es aber, wenn man allzeit bereit ift, dem Oberen eine Sache abzuliefern, sie aber verbirgt, nur damit fie nicht von einem anderen fortgenommen werde. Ebensowenig begeht man eine Sunde, wenn man mit Erlaubnis eines höheren Oberen etwas angenommen hat, obichon der nächfte Vorgesette barüber unwillig ift, daß man fich biefe Erlaubnis erbeten hat, und sogar beren Zurudnahme zu bewirken sucht. Hat man eine Sache mit vermuteter Erlaubis angenommen, und ift eine folche Sache nicht gleich ganz verbraucht, sondern für einen ferneren Gebrauch erhalten geblieben, dann muß man bies bem Oberen hernach anzeigen, es fei benn, bag Diese vermutete Erlaubnis so weit reicht, um die Sache auch ohne weitere Anzeige fernerhin behalten zu dürfen, wie P. Marchant lehrt (sup. n. 90. et 91.).

Neuntens, nach der Aussage des hl. Bernardin sündigt berjenige, welcher ein Buch, ober sonst etwas, das für den

gemeinsamen Gebrauch der Brüder bestimmt ist, nicht hersgeben will, wenn er darum ersucht wird, obschon er es im Augenblick nicht nötig hat. Der Grund ist, weil er sich das durch den Gebrauch dieser Sache aneignet. Dies gilt jedoch nur dann, wenn er solches ohne rechtmäßigen Grund thut; denn wenn man jemandem eine Sache verweigert, weil dersselbe sie schlecht verwahrt, verdirbt, sie hernach nicht wies der zurückgeben will, oder weil er aus Trägheit sich der Arbeit eines anderen bedienen will, so wäre dies keine Sünde.

Behntens, es sündigt derjenige, der nach seinem eigenen Willen in einem Konvente oder in einer bestimmten Zelle wohnen bleibt, indem er hierzu die Erlaubnis des Oberen erzwingt, gleich als wenn er ein Recht hätte, an einem bestimmten Orte gegen den Willen der Oberen ständig zu wohnen. Ferner, wenn er bei einer Versetzung murmuirert, oder die Wohlthäter darum angeht, ihren Einfluß bei den Oberen geltend zu machen, um nicht versetzt zu werden. Wer sich zu diesem Zwecke der Vermittlung der Weltleute bedient, soll nach der Bestimmung der Generalkonstitutionen (n. 342.) streng bestraft werden.

Elftens, berjenige sündigt, welcher eine überflüssige Sache, die er nicht braucht, ohne Not ausbewahrt, sie liegen läßt und nicht benuzen will aus Furcht, sie möchte ihm verderben, oder ihm später mangeln. Ferner, wer das für ihn bestimmte Almosen nicht verwenden will, sondern es zusrücklicht aus Vorsorge für die Zukunft, und sich unterdessen das Notwendige anderweitig zu verschaffen sucht.

Zwölftens, es sündigt derjenige schwer, welcher ohne Erlaubnis viele Kleinigkeiten annimmt und dieselben aufsbewahrt. Der Grund ift, weil er auf diese Weise ohne Erslaubnis etwas Bedeutendes behält und besitzt. Ja, auch wenn er diese Sachen nicht alle bewahrte, aber von vornherein die Ubsicht hätte, nach und nach etwas Bedeutendes anzus

nehmen, so würde er bennoch sich schwer versündigen, obschon er jedes einzelne Mal nur etwas Weniges nimmt; 3. B. wenn er die Absicht hatte, nach und nach ein ganges Fagigen Wein zu nehmen, obwohl er jedesmal nur eine ober eine halbe Flasche nimmt. Der Grund ift, weil seine Absicht von Anfang an auf eine bebeutende Quantität gerichtet war. Sätte er aber diese Absicht nicht gehabt und wollte er auch niemals etwas Bedeutendes nehmen oder verbrauchen, alsdann würde er nach der Ansicht des P. Hering (sup. n.96.) nicht schwer fundigen, wenn er auch viele Male Sachen von geringem Werte annehmen oder verbrauchen würde. Denn, fagt er, die Oberen pflegen dieses nicht sehr übel aufzunehmen und es auch nicht als schwere Sünde zu verurteilen, und das um so weniger, wenn ber Religiose diese Sachen alsbald verbraucht und genießt und nichts davon zurückbehält oder aufbewahrt. Dennoch meine ich, daß bies nur bann gilt, wenn ein Bruder solche geringe Sachen nur gleichsam gelegent= lich annimmt, ohne die Absicht, es öfters thun zu wollen. Denn wofern jemand eine Sache von geringem Werte annimmt, 3. B. eine Flasche Wein und dabei wünscht, es möchte ihm fo etwas öfter geschickt werden, was er bann jedesmal ohne Wiffen des Oberen annehmen wollte, so würde er wegen dieser seiner Absicht schwer fündigen. Das Gleiche gilt, wenn jemand die Gewohnheit hätte Rleinigkeiten anzunehmen oder zu gebrauchen, mit der Absicht, dies jedesmal ohne rechtmäßige Erlaubnis des Oberen zu thun. Der Grund ift, weil seine Absicht sich auf etwas Bedeutendes erstreckt, obschon fie auf keine bestimmte Quantität gerichtet ift. Denn, wie eine weltliche Person, die 20 bis 30 Pfennige stiehlt, schwer fündigt, wenn sie dabei die Absicht hat, solche kleinere Diebftähle auszuführen, so oft sich die Gelegenheit dazu bieten wird, ebenso wurde auch ein Religiose schwer sündigen, wenn er Die Absicht hatte, fleinere Berftofe gegen bas Gelübbe ber Armut durch Aneignung oder eigenmächtigen Gebrauch sich zu gestatten, so oft als Gelegenheit dazu vorhanden sein würde.

In all diesen angeführten Bunkten kann man also schwer ober läglich fündigen, je nach ber Größe ber Sache, welche man ohne Erlaubnis gebraucht oder annimmt uf.w. Es herricht jedoch unter den Theologen eine große Meinungs= verschiedenheit darüber, wie groß der Wert einer Sache sein muffe, damit eine Tobfunde durch die unerlaubte Annahme derselben herauskomme. Die gewöhnliche Annahme ift, daß derselbe Wert, welcher beim Diebstahl zu einer schweren Sünde ausreicht, auch bei dem Gelübde der Armut genüge, um eine schwere Sunde auszumachen, falls ein Orbensmann etwas ohne Erlaubnis annimmt, fortgiebt ober gebraucht. Hierzu wird nach allgemeiner Ansicht ber Wert von min= bestens 3 bis 4 Mark erfordert (cf. Lehmkuhl, Compend. theol. mor. n. 433.). Jedoch ist zu bemerken, daß bei Speise und Trank eine bedeutendere Summe erfordert wird, als bei anderen Dingen, wie schon oben gesagt wurde.

In Bezug auf die Sünde des Eigentums ist weiterhin zu beachten, daß sie nach den Bestimmungen des kirchlichen Rechtes und der Generalkonstitutionen eine vorbehaltene Sünde ist, von der nicht jeder Beichtvater lossprechen kann. Auch darf derjenige Ordensmann, welcher bei seinem Tode als Eigentümer besunden wird, nicht kirchlich begraben wersden, wosern diese Bestimmung durchgeführt werden kann (Const. Gen. n. 238.). Durch das Konzil von Trient (sess. 25. de regul. c. 2.) wird einem Eigentümer im Orden das aktive und passive Stimmrecht auf zwei Jahre entzogen, d. h. er kann während dieser Zeit zu den Ümtern des Ordens nicht wählen und nicht gewählt werden. Die Generalkonstitutionen fügen als weitere Strafe hinzu die Pflicht der Abhaltung von Exerzitien einige Tage hindurch,

sowie die Unfähigkeit zu ben Umtern und Ehrenftellen im Orben, wie zum Amte eines Provinzials, Definitors ober Guardians.

Mus bem vorhin Gesagten ergiebt fich flar, bag ein Untergebener wider das Gelübde der Armut und namentlich wider dieses sechste Kapitel der Regel sündigt, wenn er ohne Erlaubnis feines Oberen etwas annimmt, fortgiebt, behält. gebraucht u.s.w. Weil aber die Untergebenen nicht alle zeitlichen Dinge entbehren können, fo verordnet das Ronzil von Trient (sup. sess. 25.), daß die Oberen den Gebrauch einiger Sachen gestatten follen, jedoch fo, daß der Hausrat der Brüder (und darunter ift auch alles Übrige miteinbegriffen, was die Brüder gebrauchen burfen), burchaus mit der Armut übereinftimme, welche sie Gott gelobt haben. Brüder sollen nichts Überflüffiges haben, aber es soll ihnen das Notwendige von den Oberen auch nicht verweigert oder entzogen werden. Mit diesen Worten giebt das Konzil drei Bedingungen an, die vorhanden fein muffen, wenn einer Ordensperson ber Gebrauch irgend einer zeitlichen Sache ge= stattet werden soll, nämlich: die Sache muß ber Armut entsprechend sein, es darf ihr nichts Überflüssiges gestattet, aber auch nichts Notwendiges versagt werden. Hieraus folgt:

Erstens, jener Ordensmann sündigt schwer, der augensscheinlich zu koftbare, eitle, überflüssige Sachen gebraucht, ebenso jener Obere, der dies wissentlich gestattet. Denn obsschon bei einem solchen Gebrauche die Sünde des Eigentumes vermieden wird, so verstößt es doch wider den Stand der heiligen Armut, welche wir versprochen haben.

Zweitens, die Oberen versündigen sich schwer, wenn sie aus Nachläffigkeit es versäumen, ihren Untergebenen das zu verschaffen, was dieselben ihrem Stande gemäß notwens big haben. Denn dadurch sind sie Ursache, daß das gemeinsschaftliche Leben, diese Grundlage und schönste Zierde des

Ordenslebens, nicht beobachtet werden kann, da ein jeder geswungen ist, sich selbst das zu besorgen, was ihm nötig zu sein dünkt.

Alle bis jett in biesem Kapitel angeführten Punkte gehen hauptsächlich die Untergebenen an. Weil es aber noch manches giebt, was sowohl die Untergebenen als auch die Oberen angeht, und worüber die Regeserklärer ihre Unterssuchungen anstellen, wie und wann ein Minderbruder hierin sündigen könnte, so will ich in aller Kürze über die einzelsnen Punkte einige Erklärungen beifügen. Es handelt sich hierbei vorzugsweise um Kauf und Verkauf, Tausch, Pacht und Verleihung, Psandannahme, Schuldenmachen, sowie um Fortgabe und Annahme von Sachen.

## Vom Kaufen.

Der Kauf ist eigentlich ein bürgerlicher Kontrakt, kraft bessen man durch Geld etwas erlangt, sei es, daß man das Geld sogleich dafür hergiebt, oder daß der Käuser sich verspflichtet, den Preis der gekausten Sache später zu bezahlen. Daß dieses den Minderbrüdern verboten ist, unterliegt gar teinem Zweisel; denn solches kann nur derzenige thun, welscher ein Recht auf das Geld hat, und welcher fähig ist, das Eigentum der gekausten Sache zu erwerben, was aber offensbar ein Minderbruder nicht kann. Hieraus ziehe ich nachstehende Folgerungen:

Erstens, diejenigen Brüder sündigen, welche sich verspslichten, den Preis für eine Sache zu erlegen, sowie auch jene, die das Eigentum über eine Sache und nicht bloß den einfachen Gebrauch derselben zu erwerben trachten. Gbensfalls diejenigen, welche in eigener Person oder auch durch andere in ihrem Auftrage etwas bezahlen. Ferner jene, die sich solscher Worte bedienen, als ob sie die eigentlichen Käufer wären,

und als ob die gekaufte Sache ihnen als Eigentum zufiele.

Zweitens, Die Minderbrüder find unfähig, in eigener Berfon ober burch andere in ihrem Auftrage etwas zu fau= fen. Dies darf nur geschehen im Namen und im Auftrage besienigen, der die Sache bezahlt. Darum kommt auch das Eigentum über jene Sachen nicht den Brüdern zu, fondern ent= weder dem Räufer, oder dem Apostolischen Stuhle. Doch dürfen die Brüder ohne irgend eine Verpflichtung ihr Urteil abgeben über ben Breis biefer ober jener Sache und mit bem Berfäufer fich wegen des Preises einigen. Auch können sie auf Glauben und natürliche Treue bin fich verpflichten, durch zuläffige Mittel und durch geeignete Bersonen für die Bezahlung forgen zu wollen, unter Bevbachtung all jener Bedingungen, die zur Bufluchtnahme zum Gelbe notwendig find. Der Grund ift, weil hierin keine Übernahme einer rechtlichen Berpflichtung, sowie fein Eigentum ober Gebrauch von Geld enthalten ift. So darf 3. B. ein Minderbruder den Buchhändler fragen, wie viel diefes oder jenes Buch koftet. Wenn berselbe 4 Mark dafür verlangt, kann man auch sagen, daß bics zu viel sei, und ob er nicht mit 3 Mark zufrieden wäre. In diefer Beife kann er mit dem Buchhandler über ben Breis verhandeln, bis fie fich einigen; jedoch muffen folche Ausdrücke vermieden werden, aus benen irgend eine bürger= liche Verpflichtung hergeleitet werden tonnte. Schlieflich darf er auch das Buch mitnehmen mit dem Bemerken, daß er für die Bezahlung getreulich Sorge tragen werde.

## Yom Verkaufen.

Berkaufen heißt das Eigentum einer Sache auf einen anderen für Geld übertragen: Daß auch dieses den Mindersbrüdern verboten ist, erscheint klar aus dem oben Gesagten. Denn, weil sie kein Eigentum haben, können sie dasselbe

auch keinem anderen übertragen. Wenn fie barum etwas, was fie felbst nicht mehr nötig haben, einem anderen über= laffen wollen, fo muffen fie fich hierbei vor allen jenen Worten in Acht nehmen. Die ein Gigentum ausdrücken, ein Recht ober ben Empfang von Geld beftätigen. Jedoch durfen fie über ben Breis einer Sache in einfacher Weise ihr Urteil abgeben und barüber übereinkommen, aber ohne jegliche rechtliche Ver= pflichtung. Sie dürfen auch bitten, daß eine Sache burch geeignete Bersonen verkauft werden moge. Go hat Rifo= laus III. verordnet (art. 12. n. 2.), daß der Syndifus alle beweglichen Güter verkaufen darf, welche für die Brüder von feinem Rugen mehr find, und die ber Apostolische Stuhl in seinen Besitz genommen. Wenn aber die Wohlthater sich bas Gigentum vorbehalten haben, fo barf man nur mit ihrer Erlaubnis dieselben verfaufen laffen. Ferner darf der Snn= bikus basienige verkaufen, was den Brüdern im Teftamente hinterlaffen wurde, wie Saufer, Acter, Garten u. f. w., die nicht zu ihrem eigenen Gebrauche dienen. Das nämliche fagt Rlemens V. (art. 17.) von den Pferden und Waffen, mel= che den Brüdern bei Begräbnissen von vornehmen Leuten manch= mal geschenkt werden, falls eine mahre, gegenwärtige oder bevorftehende Not bei den Brüdern vorhanden ift.

Die Päpste Martin IV., Martin V., Leo X., sowie das Konzil von Konstanz gestatten das Gleiche von den un = beweglichen oder liegenden Gütern, die den Brüdern nicht mehr dienlich sind. Diese darf der Syndikus im Namen der Römischen Kirche, oder im Namen der Wohlthäter (wenn dieselben sich das Eigentum vorbehalten haben) verkausen und das Geld für die Brüder verwenden. Dies ist kein Privileg gegen die Regel, da ein solcher Verkauf nicht im Namen und im Auftrage der Brüder geschieht, sondern im Namen und Auftrage des Eigentümers. Größer ist die Schwierigkeit bei der Frage, ob die Brüder etwas betteln

burfen in ber Absicht, um es hernach durch geeignete Persfonen verkaufen zu laffen und das Gelb für ihre Bedürfniffe zu verwenden. Daß dies in einer wahren Not erlaubt ift, haben wir im vierten Kapitel der Regelerklärung nachgewiesen.

Aus dem Gesagten ergiebt sich folgendes: Erstens, die Brüder dürfen weder durch sich selbst, noch durch andere in ihrem Namen etwas verkausen. Zweitens, sie dürsen nicht mitwirken bei Handlungen, wo es sich um Recht und Eigentum, um Übernahme einer Verpflichtung, sowie um Annahme von Geld handelt. Drittens, sie dürsen keine Sachen annehmen in der Absicht, sie verkausen zu lassen, als nur in einem solchen Falle, wo es erlaubt ist zum Gelde Zuflucht zu nehmen. Viertens, sie dürsen nicht zulassen, daß eitle, unnüße, kostbare Dinge gekaust und auf diese Weise Schätze angehäuft werden.

In all biesen Punkten können sie schwer oder läglich sich versündigen, je nach der Größe des Gegenstandes. Ebens so auch, wenn sie sich solcher Ausdrücke bedienen, die ihrem Stande nicht zukommen.

#### Vom Umtaufden und Umwedfeln.

Umtauschen heißt, eine Sache für eine andere gleichartige oder nicht gleichartige hergeben. Somit wird durch den Tausch das Eigentum von einer Sache einem anderen überstragen. Daß dieses aber die Minderbrüder aus eigener Auftorität nicht ihnn können, ist klar; denn weil sie übershaupt kein Eigentum haben, können sie es auch nicht einem anderen übertragen. Doch dürfen sie mit Erlaubnis der Oberen irgend eine Sache, deren Gebrauch ihnen gestattet ist, sowohl innerhalb, als auch außerhalb des Ordens im Namen und im Austrage des Wohlthäters vertauschen, jedoch mit folgendem Unterschiede. Wosern sich der Wohlthäter

bas Eigentum einer Sache vorbehalten hat, darf dieselbe nicht vertauscht werden, als nur mit seiner ausdrücklichen Buftimmung, falls man um biefelbe leicht nachsuchen kanu: benn niemand barf über bas Gut eines anderen verfügen, ohne beffen Erlaubnis. Wofern aber ber Wohlthater bas Eigentumsrecht über eine bestimmte Sache abgegeben und ber Apostolische Stuhl es an sich genommen hat, alsdann darf die Sache mit Erlaubnis des General- oder Provinzialmini sters vertauscht werden, und zwar ohne daß es durch den Syndifus zu geschehen braucht. So erklärt es Nikolaus III. (art. 12.), indem er fagt: "Da es bisweilen nüplich und ratsam ift, Bücher und andere Mobilien (bewealiche Güter). welche die Brüder im Gebrauche haben, zu verkaufen oder zu vertauschen, so wollen wir sowohl für den Rugen als auch für das Gewissen der Brüder Sorge tragen und verordnen daher fraft Unserer Auktorität, daß der Umtausch irgend einer Sache, beren Gebrauch ben Brüdern geftattet ift, durch die General- oder Provinzialminister geschehen foll..... Wenn aber berartige Sachen verkauft werden muffen, so verordnen und beftimmen wir, daß dies durch ben vom hl. Stuhle bestellten Syndifus geschehe ..." Hieraus ergiebt fich klar, daß der Bapft einen Unterschied macht zwischen dem Vertauschen und dem Verkaufen, indem er verlangt, daß das Verkaufen durch den Syndikus geschehen solle, während er das Vertauschen den General= oder Provinzialministern erlaubt, ohne vom Syndikus Erwähnung zu thun. Und obwohl auch durch den Tausch das Gigentum einer Sache einem anderen übertragen wird, fo geschieht biefes boch nicht im Ramen ber Brüber, sondern einzig und allein im Namen bes Gigentumers, welcher bas Gigentum einem anderen überträgt, freilich durch Vermittelung und den Dienft ber Brüder, die hierin als feine Diener handeln. Dies ift jedoch gewiß nichtunftatthaft, weil ja jeder Knechtbeau ftraat

werden kann, die Güter seines Herrn zu vertauschen. Hier= aus folgt aber noch nicht, daß die Brüder als Diener eines anderen auch etwas kaufen oder verkaufen dürfen; denn der Kauf und Verkauf geschicht vermittelst Geld, dessen Gebrauch aber den Brüdern absolut verboten ist.

Aus diesem ergiebt fich folgendes:

Erstens, ben Oberen ift es fraft ihres Amtes (und ebenso auch den anderen Brüdern mit Erlaubnis ihrer Minister) gestattet, etwas außerhalb bes Ordens umzutauschen, wofern es die Wohlthater nicht ausdrücklich verboten haben, 3. B. Wolle gegen Tuch, Garn gegen Leinwand, Frucht gegen Bier oder fonft etwas anderes, was ihnen nötig ift, und zwar auch ohne Vorwissen des Syndikus. Ebenso dürfen sie auch den Wert oder Breis der umgetausch= ten Sache selbst bestimnen und abschätzen. Der Grund ift, weil es sich hier nicht um Annahme von Geld handelt, was durch die Regel verboten wäre, sondern nur um eine einfache Dienstleiftung, ohne jeglichen Rechtsauspruch. Ja, mas noch mehr ift, in einer wahren, gegenwärtigen ober bevorftehenden Not burfen die Brüder sogar etwas betteln in der Absicht, es hernach außerhalb des Ordens gegen etwas anderes umzutauschen. Ahnlich wurde auch bei der Erklärung des vierten Rapitels gesagt, daß es gestattet sei, etwas zu betteln, um es bann durch taugliche Personen verkaufen zu laffen.

Zwar lehren Corduba, a Politiv und mehrere andere, daß wenn die Brüder etwas erbetteln, was sie hernach vertauschen wollen, der Wohlthäter hierzu seine Zustimmung geben müsse, und daß somit die Erlaubnis der Oberen allein zu dem Umtausch nicht genüge. Denn, sagen sie, der Papst gestattet den Oberen nur solche Dinge umzutauschen, welche sie bereits im Gebrauche haben, und deren Eigentum der Papst an sich genommen. Diejenigen Sachen aber, welche

sie in der Absicht erbitten, um sie nachher gegen etwas an= beres vertauschen zu laffen, haben die Brüder noch nicht in ihrem Gebrauch; also dürfen sie dieselben auch nicht umtauschen ohne Erlaubnis desjenigen, dem sie gehören. Aber hierauf antworte ich: weil eben der Wohlthater die Absicht ber Brüder nicht kennt, so muß man annehmen, baß er bas Gigentumsrecht über biefe Sache gerabe fo gut abgiebt in dem Falle, daß die Brüder sie nachber umtauschen wollen, als wenn fie dieselbe jum eigenen Gebrauche begehr= ten. Und weil (wie ich vorausgesett habe) eine mahre Not porhanden und der Tausch ein geeignetes Mittel ift, um fie zu beseitigen, fo nimmt der Bapft bas Gigentum einer fol= chen Sache in berfelben Weise an sich, wie bann, wenn ben Brüdern etwas testamentarisch oder auf eine andere Art vermacht wird, was sie nicht brauchen können ober wollen. Darum find die Worte des Papstes Nikolaus III. (art. 5. n. 1.), daß die Brüder nichts annehmen dürfen, um es zu verkaufen ober zu veräußern, so zu verstehen, daß bieses nur dann verboten ist, wenn keine wahrhafte Not vorhanden ift; benn sonst murbe ber Papst sich selbst widersprechen.

Zweitens, bem Guardian ist es gestattet, diesenigen Saschen, an welchen er in seinem Konvente Übersluß hat, mit anderen zu vertauschen, die in einem anderen Konvente übersstüfsig sind. Z. Wenn der eine Guardian zu viel Butter und der andere zu viel Frucht hat, so dürsen sie diese Sachen gegenseitig umtauschen. Ja, noch mehr; sie dürsen solche Sachen auch in dieser Absicht betteln, um durch einen dersartigen Tausch besser einander aushelsen zu können. So lehrt a Politio (in c. 6. n. 21.).

## Vom Pachten und Verpachten.

Bachten oder Mieten ift ein Kontrakt, vermöge beffen

man für einen bestimmten Breis bas Recht erlangt, eine Sache zu gebrauchen, oder ben Nugen einer Sache zu genießen. Berpachten hingegen ober vermieten heifit, an ie= mand ein folches Recht für einen gewiffen Breis überlaffen. Somit entsteht zwischen bem Mieter und Bermieter eine rechtliche Berpflichtung, ben Preis einer Sache zu gahlen bezw. anzunehmen, mas den Minderbrüdern weder durch fich felbst, noch burch andere in ihrem Namen gestattet ift, wie bereits früher gesagt wurde. Überdies haben fie gang und gar fein Recht auf die zeitlichen Dinge, und barum burfen fie auch auf keine Weise weber etwas pachten, noch verpach= ten, wie g. B. ein Saus, einen Garten ober sonft etwas anderes, deffen Gebrauch ihnen fonft geftattet ift. Doch barf ber Syndifus, sagt P. Marchant (in c. 6. text. 1. tit. 3. qu. 6. concl. 2.), etwas, was ben Brüdern zum Gebrauche gegeben wurde, einftweilen verpachten, nämlich für jene Zeit, wo es die Brüder noch nicht notwendig haben, und den Mietspreis für die Bruder verwenden. Der von ihm angegebene Grund ift, weil ber Syndifus derartige Sachen auch verkaufen barf, und darum kann er fie um fo mehr auf eine turze Zeit verpachten. Gesetzt, es wird den Brüdern ein Saus, oder ein Garten gegeben, welchen fie in den nächsten 4 ober 5 Jahren noch nicht nötig haben, wohl aber nachher, da sie gesonnen sind, dort einen notwenbigen Bau aufzuführen. Alsbann burfte ber Syndikus biefen Garten oder dieses Saus in der Zwischenzeit im Auftrage ber Römischen Rirche, welche die Eigentümerin hiervon ift, verpach= ten. Aber es ift wohl zu beachten, daß gesagt wurde: für ein e fürzere Zeit, und nicht für eine längere Dauer, ober gar für immer: sonst murde es eine jährliche Rente sein, welche den Brüdern verboten ift, wie P. Marchant lehrt.

Diese Lehre des P. Marchant soll jedoch nach der Ansicht von P. Luengo (in c. 6. contr. 17. sect. 4.) der Erklärung Rlemens V. entgegenftehen, ber ba fagt (cap. 13.), baß es wider die Regel ift, Garten ju haben, um fie gu bebauen und die Früchte daraus für Geld zu verkaufen oder gegen anderes umzutaufchen. Aber nach meinem Dafürhalten verfteht der genannte Pater entweder die Bapftliche Erklärung, oder die Lehre des P. Marchant nicht recht; benn ber Papft redet nur von folden Garten, welche den Brudern für immer ober boch für eine langere Zeit zu keinem anderen Zwecke bienen konnen, als nur, um aus ihnen zu gewiffen Zeiten Gelb zu erhalten, nach Art eines jährlichen Einkommens. Dies ergiebt fich flar aus bem Zusammen= hange jener Bestimmung Klemens V. Darum widerspricht auch die Lehre Marchant's nicht ber Erklärung des genannten Papftes. Noch weniger verftögt es gegen jene Bapftliche Erklärung, wenn ein geiftlicher Freund aus freien Stücken, und ohne Buthun der Brüder ein Haus oder einen Garten pachtet, welchen die Brüder zum Gebrauche notwendig haben. Der Grund ift, weil er auch besagtes haus für die Brüder taufen barf; um fo mehr barf er es für sie mieten. Das Recht auf jenes Saus ober auf einen folchen Garten mährend ber Bachtzeit hat der geiftliche Freund, die Brüder hingegen nur ben bloken Gebrauch besfelben.

### Yom Ausleihen und Entlehnen (Borgen).

Wie sich die Brüder beim Ausleihen und Entlehnen von Geld zu verhalten haben, wurde bereits bei Erklärung des vierten Regelkapitels gesagt. Was aber das Ausleihen an = berer Sachen betrifft, so hat es hierbei keine große Schwie=rigkeit, wenn die geliehene Sache, z. B. ein Buch, Werk=zeug und dgl. erhalten bleibt und nach einigem Gebrau=che wieder zurückgegeben werden kann. In solchen Fällen dürfen nämlich die Oberen und auch die Untergebenen mit

Erlaubnis etwas ausleihen, es wäre denn, daß es der Eigentümer etwa verboten hätte. Unter derselben Boraussetzung ift es auch den Brüdern erlaubt, von anderen irgend eine Sache zu entlehnen. Aber sie dürfen weder sich selbst, noch den anderen zur Wiedergabe der entlehnten Sache rechtlich verpflichten. Doch ist es ihnen gestattet, denjenigen, welcher von ihnen etwas geliehen, zu ermahnen und zu ersuchen, daß er die Sache später wieder zurückgeben wolle, nachdem er sie gebraucht, nud wenn sie selbst etwas entlehnt haben, können sie in ähnlicher Weise versprechen, es treu bewahren und wiederbringen zu wollen.

Größer ist die Schwierigkeit, wenn man etwas außleiht oder entlehnt, was durch den Gebrauch verzehrt wird, so daß man die nämliche Sache nicht mehr zurückgeben kann, z. B. wenn man Butter, Frucht, Holz und dgl. zum Gebrauche entlehnt und hernach ebensoviel von der gleichen Sache zurückgeben soll.

Falls man hierbei die strenge Verpflichtung übernehmen muß, den Wert jener Sache zu erstatten, so wäre dies den Minderbrüdern nicht erlaubt, weil sie, wie schon ostmals gesagt wurde, unfähig sind, irgend welches Eigentum zu übertragen oder eine rechtsträftige Verbindlichkeit einzugehen. Ohne eine solche Verbindlichkeit dürsen sie jedoch derartige Sachen entlehnen, auch mit dem Versprechen, daß sie für die Wiedergabe sorgen wollen. Das Gleiche gilt beim Ausleihen, wobei sie jedoch kein rechtliches Versprechen abverlangen dürsen, sondern sich mit der einsachen Zusicherung begnügen müssen, daß man ihnen das Entlehnte wiedergeben wolle.

Wenn sie nun auf diese Weise etwas entlehnen, so find es nicht die Brüder, welche das Eigentum der geliehe= nen Sache annehmen, sondern der Papft nimmt es an, wie er es bei allen anderen Dingen thut, deren Gebrauch den Brüdern gestattet ist, und die nicht mehr Eigentum des Wohlthäters sind. Desgleichen, wenn sie auf die genannte Weise etwas ausseihen, alsdann wird das Eigentum dieser Sache nicht von ihnen dem anderen übertragen, sondern vom Papste, als dem Eigentümer über diese Sache. Deshalb vermeine ich, daß die Brüder ohne Vorwissen des Syndisus dies thun dürsen, weil sie dadurch kein bürgerliches Recht einem anderen in ihrem Namen übertragen (oder von einem anderen annehmen), und weil sie auch nichts thun, wodurch jemand zur Wiedergabe der entlehnten Sache könnte rechtlich gezwungen werden.

Ebenso dürfen die Brüder innerhalb des Ordens einander etwas leihen, weil die Oberen gemeiniglich damit einverstanden sind, es wäre denn, daß sie es ausdrücklich in einem einzelnen Falle verbieten würden. Ein solches gegensseitiges Ausleihen ist sogar ein Werk der Liebe, während das Gegenteil von großer Unhöflichkeit zeugt und auch meistens ein Zeichen ist, daß man sich als Eigentümer der Sache betrachtet oder zu große Anhänglichkeit an dieselbe besitzt.

#### Yom Pfand geben und Pfand nehmen.

Etwas zum Pfande geben heißt nach der Lehre der vier Magistri eine Sache, deren Gebrauch uns gestattet ist, jemanden für eine zeitlang überlassen, um dadurch ihm die Sicherheit zu geben, daß man seine Schuld bezahlen wolle. Weil nun in einem derartigen Kontrakte die Übernahme einer Verpflichtung, beziehungsweise die Übertragung eines Rechtes einbegriffen ist, dürsen die Minderbrüder in ihrem eigenen Namen an sich kein Unterpfand geben. Wenn sie aber durch die Not dazu gezwungen wären, dürsen sie im Ramen und im Anstrage des Eigentümers, jedoch ohne Verbindlichkeit, jemand etwas übergeben zum Zeichen oder zur Gewähr,

daß sie getreusich Sorge tragen wollen, ihn zufrieden zu stellen. Desgleichen können sie auch, jedoch ohne Übernahme einer Berbindlichkeit, etwas zum Pfande annehmen von solchen Personen, welche ihnen eine Sache zu geben verpflichtet sind, deren Eigentum dem Papste zukommt, z. B. wenn ihnen etwas im Testamente vermacht wird, was durch den Syndikus verkauft werden soll. Jedoch müssen die Brüder sich wohl in acht nehmen, daß hieraus kein Argernis oder Argwohn gegen die Brüder entsteht; denn es sieht gemeiniglich gar übel aus, wenn wir etwas als Pfand annehmen. Deswegen ist es nach den Worten des P. Corbuba (in c. 6. q. 5. n. 4.) geratener und sicherer, wenn der Syndikus oder sonst ein anderer das Unterpfand annimmt, aber nicht im Namen der Brüder. Hernach können es die Brüder vom Syndikus annehmen und verwahren.

#### Yon Perträgen, Perpflichtungen und vom Schuldenmachen.

Weil die Brüder, wie bereits wiederholt gesagt wurde, unfähig sind zur Übernahme oder zur Übertragung eines bürgerlichen Rechtes, so ift es gewiß, daß sie auch keine Kontrakte oder Verträge abschließen und keine Schulden machen können. Gleicherweise kann auch niemand ihnen gegenüber eine rechtliche Verpflichtung eingehen oder eine Schuld übernehmen. Doch können sie, wenn es sich um einen erlaubten Gegenstand handelt und kein Ürgernis zu befürchten ist, eine Verpflichtung im weiteren Sinne übernehmen, d. h. sie können jemand versprechen, daß sie sich Mühe geben wollen, seine Ansprüche zu befriedigen. Dies ift jedoch nur eine natürliche Verpflichtung und keine bürgerliche oder politische, wegen welcher man jemand gerichtlich belangen könnte. Auch dürfen die Oberen eine

berartige Verpflichtung nur übernehmen, wenn sie einen rechtmäßigen Grund dazu haben. Die Untergebenen aber dürfen dies nur mit Erlaubnis der Oberen thun; denn wer nicht sein eigener Herr ist, kann auch aus sich einem anderen nichts versprechen und keine Verpflichtungen auf sich nehmen.

Ich habe gesagt: wenn es sich um einen erlaubsten Gegenstand handelt, und kein Argernis zu befürchten ist. Denn wenn hierbei der Gebrauch des Geldes in Betracht käme, dürften es die Brüder nicht thun. Und weil einige, welche unseren Stand nicht kennen, in diesem Punkte leicht Argernis nehmen könnten, so müssen die Brüsber so viel als möglich dergleichen Berpflichtungen vermeiden. Wo dies aber nicht möglich ist, müssen sie sich sorgfältig vor solchen Worten ober Zeichen in acht nehmen, die irgend ein (weltliches oder) bürgerliches Recht andeuten würden.

# Vom Verschenken, sowohl innerhalb wie außerhalb des Ordens.

Schenken heißt so viel, als das Recht oder das Eigenstum über eine Sache einem anderen ohne Entschädigung übertragen. Daraus ergiebt sich, daß kein Minderbruder im einzelnen und ebenso wenig der ganze Orden im allgemeinen einem anderen etwas wirklich schenken darf; denn niemand kann geben, was er nicht hat. Desgleichen kann auch kein Minderbruder, und ebenso wenig der ganze Orden, ohne Dispens jemand Geld geben, weder in seinem eigenen Nasmen, noch im Namen und Auftrage eines anderen, auch nicht mit Bewilligung des Eigentümers. Denn mag man ein solches Verschenken des Geldes nennen wie man will, so ist doch zum wenigsten hierbei der Gebrauch oder eine Verwendung, beziehungsweise Verwaltung des Geldes vorshanden, was jedoch im vierten Regelkapitel allen Brüdern

bes ganzen Orbens durchaus verboten ift.

Doch burfen erftens bie Bruber mit Buftimmung bes Wohlthaters irgend eine Sache, mit Ausnahme bes Gelbes, einem anderen schenken, wenn sie hierzu die Erlaubnis bes Oberen haben, und wenn alles Argernis vermieden wird. Sch fage junachst: irgend eine Sache mit Ausnahme bes Gelbes, aus dem foeben angeführten Grunde. Ferner: menn fie hierzu die Erlaubnis des Dberen haben. Dies lettere gilt in Bezug auf die Untergebenen. Auch für diese Bedingung wurde ber Grund bereits oben angeführt. Ich sage endlich: wenn alles Argernis ver= mieden wird; denn hierbei muß man nicht nur dasjenige vermeiden, mas offenbar bose ist, sondern auch dasjenige, was einen bosen Verbacht ober Argwohn erregen fann, wenn auch die Sache in sich aut ist, wie Klemens V. sagt (art.11.). Deswegen dürfen auch die Brüder nicht die Verteilung der Güter ober Almosen übernehmen, obschon es kein Geld ift, damit niemand auf den Gedanken komme, die Brüder befäßen etwas Gigenes. Dies ergiebt fich ebenfalls aus ben Worten Klemens V. (cap. 4. n. 2.).

Zweitens dürfen die Oberen, und ebenso die Unstergebenen mit rechtmäßiger Erlaubnis der Borgesetzten, in = nerhalb des Ordens etwas verschenken, was ihnen zum eigenen Gebrauche gestattet wurde. Denn ein solches Verschensten ist nichts anderes, als einem anderen den bloßen Gebrauch einer Sache überlassen, über welche die Oberen innershalb des Ordens versügen können entweder durch sich selbst oder durch andere, je nachdem, wie sie es entsprechend finden.

Drittens, dürfen die Oberen und die Untergebenen mit Erlaubnis der Oberen infolge Päpstlicher Bewilligung auch außerhalb des Ordens unbedeutende Sachen von geringem Werte verschenken. Papst Nikolaus III. sagt in seiner Regelerklärung (art. 13.) also: "Araft gegenwärtiger

Bewilligung ift es ben Brüdern gestattet, mit Erlaubnis der Oberen, sowohl innerhalb, wie außerhalb des Ordens, aus Andacht, oder aus einem anderen geziemenden und vernünstigen Grunde Sachen von geringerem Werte zu verschenken, gemäß den Bestimmungen, welche die Brüder auf den General- oder Provinzialkapiteln getroffen haben hinsichtlich der Höhe des Wertes jener Sachen, sowie der Art und Weise der Erlaubnis, nämlich von wem und wie dieselbe zu erbitten sei." Nach der Lehre der Regelerklärer werden mit diesen Worten fünf Bedingungen aufgestellt, welche erforderlich sind, damit die Brüder einem anderen etwas verschenken dürsen, was Eigentum des Papstes ist, nämlich:

Erste Bedingung. Die Sache muß sich bereits im Gebrauche der Brüder befinden und Eigentum des Papstes sein. Darum dürsen die Brüder ohne wirkliche Not nichts betteln, was sie nicht selbst gebrauchen, sondern anderen ausgerhalb des Alosters geben wollen. Dies darf nur dann geschehen, wenn die Wohlthäter darin einwilligen. Eine solche Erlaubnis darf man bei manchen Sachen, die man sich erbittet, ohne große Schwierigkeit voraussehen. Die Brüder, welche ohne Zustimmung des Eigentümers etwas verschenken, begehen eine schwere oder läßliche Sünde, je nach der Größe des Gegenstandes. Die bloße Einwilligung von seiten der Oberen ist dazu nicht ausreichend, weil die Oberen nur die Verwalter jener Sachen sind, welche den Vrüdern zum Gebrauche gegeben wurden, und die Eigentum des Papstes sind.

Zweite Bedingung. Die Sache muß von einem nur geringen Werte sein, welchen die Oberen näher festzu= setzen haben.

Dritte Bedingung. Das Verschenken muß mit Bewilligung der Oberen geschehen. Wenn auch die Brüder ohne besondere Erlaubnis untereinander sich etwas leihen bürfen, wie z. B. Bücher oder Kleider, so sind doch sämt=

liche Regelerklärer, wie P. a Politio wohl bemerkt (in c. 6. n. 26.), der Ansicht, daß niemand einem anderen ohne Erslaubnis etwas verschenken darf. Obschon nämlich die Sachen für den allgemeinen Gebrauch da sind, so steht es doch nur den Oberen zu, über den Gebrauch der Sachen zu bestimmen und nach ihrem Gutbesinden alles zu verteilen, was die einzelnen nötig haben. Dies wurde auch zu den Zeiten der Apostel so gehalten, und wiewohl damals alles gemeinsam war, so durste es doch nicht ein jeder nach seinem Belieben nehmen, sondern nur nach dem Willen der Apostel, wie sie es für gut und ratsam erachteten. Für gezingfügige Sachen jedoch, sagt Hugo de Dina, die man ostmals braucht, genügt die allgemeine Erlaubnis des Oberen; ja sogar die stillschweigende scheint hiersür zu genügen, wenn der Obere es weiß und es auch gern geschehen läßt.

Es sagt allerdings Sanchez (lib. 7. in decal. c. 19. n. 71.): Obschon ein Untergebener von seinem Oberen die Erlaubnis erhalten hat, etwas fortzugeben, so darf der Untergebene eines anderen Oberen diese Sache doch nicht annehmen ohne Erlaubnis von seiten seines Vorgesetzten. Als Grund giebt er an, weil niemand die Erlaubnis zur Annahme einer Sache geben kann, als nur der eigene Vorgesetzte. Dennoch meine ich, daß hierfür eine stillschweigende Erlaubnis vorliegt, weil die Oberen wissen, daß dies oftmals gesschieht, und dennoch nicht dagegen sprechen.

Vierte Bedingung. Es müssen bewegliche Gegenstände sein. Denn wosern es sich um liegende Güter handelt, wie Häuser, Gärten und del., dürfen die Oberen nicht das Geringste davon durch Schenkung abtreten, ohne eine Sünde bes Eigentums zu begehen. Dies darf nur geschehen durch den Syndikus, wenn er dafür hält, daß dies für die Brüder zweckbienlich oder nötig sei.

Fünfte Bedingung. Die Sache, welche fie ver=

schenken, darf kein Geld sein. Deswegen dürsen weder die einzelnen Brüder, noch auch der ganze Orden, auch nicht einen einzigen Pfennig verschenken, selbst nicht um Gottesswegen, weder in ihrem eigenen Namen, noch im Namen des Herrn, dem es angehört. Denn wie mehrmals schon hersvorgehoben wurde, dürsen die Brüder auch gar keine Berswaltung des Geldes haben. Doch dürsen sie jemand bitten, daß er einem Dürstigen ein Almosen geben oder Geld leihen möge, wie Rodriguez lehrt (Quaest. reg. tom. 2. q. 48. a 4.).

Aus dieser fünften Bedingung ergiebt sich folgendes. Wenn jemand den Brüdern z. B. 100 Mark im Testament vermachen würde mit der Bedingung, daß sie den anderen Erben nichts davon überlassen dürften, auch wenn dieselben Armut oder Not vorschüßen sollten, so dürsten in der That die Brüder gegen den Willen des Wohlthäters nichts hergeben. Ja, auch der Syndikus selbst hätte kein Recht dies zu thun, wie nach dem Zeugnis des P. a Politio (sup. n. 27.) von den Salamanticensern entschieden wurde. Dies dürste nur geschehen, wenn hieraus großer Zwiespalt oder großes Ärgernis entstehen würde. Wenn nun in einem solchen Falle der Syndikus das Testament weder ganz, noch teilweise saher lassen wollte, so können die Brüder dasselbe unbeachtet lassen und den Syndikus ditten, das Legat den Erben zu überlassen.

Viertens dürfen die Brüder aus natürlicher Danksbarkeit ihren Arbeitsleuten statt des Lohnes Frucht, Butter, Fleisch und dgl. geben, aber nicht in ihrem eigenen Namen, sondern im Namen der Wohlthäter, welche die Sachen zum Dienste und für die Bedürfnisse der Brüder gegeben haben. Denn, sagt P. Marchant, (sup. qu. 8. resp. 3.), wer den Brüdern Lebensmittel giebt, giebt sie ihnen in der Weise, daß zum wenigsten diejenigen, welche für die Brüder arbeiten,

bavon mit genießen können. Jedoch dürfen die Brüder mit ihren Arbeitern und Taglöhnern keinen bürgerlichen Kontrakt eingehen, oder sich selbst rechtskräftig verpflichten, doß sie ihnen statt des Lohnes die Kost geben wollen. Der Grund ist, weil sie zur Übernahme einer solchen Verpflichtung unsähig sind. Der Syndikus aber hat die Besugnis dieses zu thun; denn wenn er in einem solchen Falle selbst etwas verkausen darf, was die Brüder im Gebrauche haben, so darf er es um so mehr den Taglöhnern als Lohn für ihre Arsbeit geben.

#### Vom Annehmen.

Weil die Minderbrüber kein Eigentum haben und auch nicht haben dürfen, se ergiebt sich klar daraus, daß ihnen nur der bloße Gebrauch jener Sachen verbleibt; die sie ihrem armen Stande und ihrer hl. Profeß gemäß nötig haben, ohne daß sie irgend ein Recht auf diesen Gebrauch beanspruchen können. Ich habe vorhin gezeigt, daß die Untersgebenen ohne Erlaubnis der Oberen auch nicht das Geringste annehmen dürsen, selbst nicht zum bloßen Gebrauch; jetzt will ich nun erklären, welche Sachen die Oberen sowohl für sich, als auch für ihre Untergebenen zum Gebrauche annehmen dürsen. In Bezug hierauf stelle ich solgende Grundsfäte auf:

Erstens, die Minderbrüder dürfen nicht alles annehmen, was ihnen etwa angeboten wird. Der Grund ift, weil die Regel den Gebrauch vieler Sachen verbietet. So ist es z. B. im zweiten Regelkapitel verboten, ohne Not mehrere Kleider zu tragen als einen Oberhabit und einen Unterhabit. Ebens ist verboten das Tragen von Schuhen außer in Fällen der Not, ferner der Gebrauch von kostbaren Kleidern, sowie das Keiten auf Pferden. Im vierten Kapitel wird der Ges

brauch und die Annahme des Geldes, auch durch untergesette Berfonen, verboten; ferner im zweiten Ravitel die Bermal= tung der Güter, welche die Novizen mitbringen und endlich im fechften Rapitel alle Rechtsansprüche auf irgend eine Sache, sei es im besonderen oder im allgemeinen. Außerdem ent= halten noch die Bäpftlichen Erklärungen mehrere Beftimmun= gen, welche die Beobachtung der heiligen Armut betreffen, besonders folgende: Erstens, daß die Brüder feine Renten ober jährliche Ginfünfte haben durfen. Zweitens, daß fie wegen ber zeitlichen Güter feine Prozesse führen, und in ihren zeitlichen Angelegenheiten den Prokuratoren und An= wälten vor Gericht nicht beifteben durfen. Doch darf ein Minderbruder einen Anwalt unterweisen und ihm Auskunft geben, bamit biefer hernach seines Amtes beffer walten könne. Drittens, daß sie keine gar ju großen Rirchen, noch auch ju gahlreiche oder zu koftbare Paramente haben. Biertens, daß fie fich mit der Ausführung eines Testamentes nicht befassen bürfen, sowie auch, daß sie nicht als Erben eingesetzt werben können. Fünftens, daß fie keine überfluffigen Garten und Acter haben durfen, um dieselben zu bebauen und die Früchte daraus zu verkaufen. Sechstens, daß fie nicht unterschiedslos Waffen, Pferde und dal. annehmen können. welche ihnen bei Begräbnissen vornehmer Leute eima angeboten werben. Siebentens endlich, daß fie feine überflüffigen Sachen annehmen und anhäufen dürfen unter dem Vorwande. für künftige Zeiten Vorsorge treffen zu wollen. Wie sich bie Bruder in biesen Bunkten versundigen konnen, wird spater noch weitläufiger erklärt werden.

Zweitens, obschon die Minderbrüder das gebrauchen dürfen, was ihnen zu ihrem Unterhalte, für den Gottesdienst, für die Studien, kurzum zu allem, was ihrem Stande entspricht, notwendig ift, so dürfen sie dies alles doch nur zu einem mäßigen Gebrauche annehmen mit Ausschluß alles

Roftbaren und Überflüffigen, wie bies Nitolaus III. in feinet Regelerklärung beutlich lehrt (art. 3.). Denn nachdem er bewiesen, daß die Absagung jeglichen Gigentums erlaubt und verdienstlich ift, fährt er fort (art. 3. n. 1.): "Daraus. daß der Orden jegliches Recht auf den Gebrauch der Dinge, fowie bas Eigentum aller Sachen abgelegt hat, folgt nicht, daß er auch auf den einfachen Gebrauch der Dinge verzichtet hat..., indem ein folcher Gebrauch bemjenigen ber eine Sache gebraucht ganz und gar keine Rechte verschafft. Bielmehr ift ein mäßiger Gebrauch berjenigen Sachen, welche zur Erhaltung bes Lebens, sowie zur Erfüllung der Standespflichten not= wendig find, den Brüdern (mit Ausnahme des Geldes) ihrer Regel gemäß gestattet." Und weiterhin fagt er (art. 5.): "Sie dürfen keinen Hausrat ober etwas anderes, beffen Gebrauch ihnen geftattet ift, zum Überfluß oder in folcher Menge annehmen, welche gegen die Armut verstoßen würde." Und Rlemens V. sagt in seiner Konstitution (cap. 16.), wo er von den Rirchengeräten und Paramenten redet: "Gott ber Allmächtige will nicht, daß ihm gedient werde mit etwas, was gegen den Stand und die Stellung berjenigen verftößt. welche ihm dienen. Darum muffen fich die Brüder begnügen mit entsprechenden Baramenten, die hinsichtlich ihrer Bahl und Beschaffenheit (ihrem Stande) geziemen, ba alles Überflüffige, Roftbare und Eitle ihrem Stand und ihrer Profession nicht entspricht ... "

Aus dem Gesagten mache ich nachstehende Schlußsolsgerung. Obschon die Minderbrüder nach der Lehre des hl. Bernardin (in seinem Kundschreiben an die Brüder) kraft ihrer Prosession nicht zu einem ärmlichen Gebrauche der Sachen verpflichtet sind, außer in jenen Punkten, welche die Regel eigens ansührt, so sind sie doch unter einer Todsünde zu einem mäßigen Gebrauche aller Sachen gehalten, die ihnen gestattet sind, so daß aller Überfluß, jegliche Rosts

barteit und Gitelkeit gang und gar vermieden werden muß. Da= rum fagt der hl. Bonaventura (ep. ad quendam Min. Prov.): "Beil in der Armut unfere größte Bochschätzung und unfer Unsehen beruht, so sollft du jegliche Roftbarkeit in den Ge= bäuden, Büchern, in Nahrung und Aleidung vermeiden, hamit unfere Lebensweise nicht im Widerspuch ftebe mit der Erhabenheit unferer Profession. Denn es ift eine häfliche und abgeschmackte Lüge die allerhöchste Urmut zu geloben und keinen Mangel leiden zu wollen, daheim wie die Reichen im Überfluß zu leben und draußen als Arme das Almosen zu begehren." - Darum befindet fich berjenige Minderbruder im Stande der Berdammnis, fagt a Politio (sup. n. 92.), welcher offenbar überflüssige, koftbare und eitle Sachen zu gebrauchen pflegt und feinen feften Borfat macht, folcher Sachen fich zu entledigen, sowie auch jener, welcher in der Bevbachtung feiner Regel teinen Mangel leiben will. Denn ein folder lebt in beständiger Ubertretung feiner Gelübbe und seiner Regel, oder hat doch jum mindesten den Willen. die Regel in einem Bunkte, zu dem er unter Todfunde ge= halten ift, nicht zu halten. Wann man eine Sache als gar zu koftbar, eitel und überflüffig für einen Minderbruder bezeichnen muß, habe ich im vierten Rapitel erklärt.

Was nun den mäßigen Gebrauch anbelangt, so ist Nachstehendes zu bemerken:

Erstens, man kann keine bestimmte Regel dafür aufstellen, welcher Gebrauch als ein mäßiger angesehen werden könne, sondern das muß, wie es der hl. Bernardin in dem oft erwähnten Schreiben ansührt, aus der Beschaffenheit der Person, aus den verschiedenen Umständen der Zeit, des Ortes u.s.w entnommen werden. Denn ein Gesunder z. B. darf nicht alles gebrauchen, was ein Kranfer nötig hat, und an hohen Festtagen oder nach einer beschwerlichen Arbeit kann man eine Speise als mäßig gesten lassen, die zu einer anderen Beit gar zu belikat und überflüssig sein würde. Desgleichen gilt manches in der einen Stadt, oder an dem einem Orte als kostdar, während es anderswo als gering und einfach angesehen wird. Darum muß man alle diese Umstände wohl in Betracht ziehen, um beurteilen zu können, ob der Gesbrauch dieser oder jener Sache ein mäßiger zu nennen sei, oder nicht.

Zweitens ift zu bemerken, daß der armliche Ge= brauch sich von dem mäßigen Gebrauche gar wohl untericheibet. Denn ber armliche ober eingeschränkte Gebrauch fordert eine eigentliche Entsagung und eine große Armut. während der mäßige Gebrauch eine entsprechende Berücksich= tigung der Personen, Zeiten und Umftande zuläßt, so baß man, absolut gesprochen, im Gebrauche mancher Dinge armlicher und ftrenger fein konnte. Die Minderbrüder find nun fraft ihrer Profession zu dem ärmlichen oder eingeschränt= ten Gebrauche nur in jenen Fällen verpflichtet, welche die Regel ausdrücklich anführt, wie fich bies klar ergiebt aus der Erflärung Rlemens V. (cap. 18.), aus dem Schreiben des hl. Bernardin, sowie aus der Lehre famtlicher Regel= erklärer. Allerdings lehrt P. Johannes de Fano in seinem gar zu scharfen Traktat von der Armut das Gegenteil. jedoch ohne Grund. Darum muß man nicht ohne weiteres irgend etwas als zu toftbar, eitel und überflüffig verurteilen, was etwa rücksichtlich der Anzahl, des Wertes, oder der Schonbeit über den ärmlichen Gebrauch hinaus geht, sondern nur basjenige, mas ben mäßigen Gebauch überfteigt. Der hl. Bernardin fagt darüber in seinem Schreiben: "Db eine Sache eitel und überfluffig ift, wird nicht bestimmt nach bem ärmlichen Gebrauche, wie er in manchen Dingen den Minderbrüdern zur Pflicht gemacht ift, sondern nach dem mäßigen. Diefer lettere kann aber nicht als eitel und überflufig und folglich auch nicht als sündhaft bezeichnet werden, da

berselbe von der Regel zugelassen ist." Ja, selbst wenn etwas über den mäßigen Gebrauch hinausgehen sollte, muß man nicht gleich urteilen, daß es eine Todsünde sei, da man hierin auch eine läßliche Sünde begehen kann. Gine Todssünde ist est nur dann, wenn jemand den mäßigen Gebrauch dermaßen überschreitet, daß man es vernünftiger Weise als einen schweren Verstoß gegen unseren Stand und das Geslübbe der höchsten Armut ansehen muß.

Weil es aber nicht immer leicht ist mit Sicherheit zu bestimmen, ob der mäßige Gebrauch bedeutend überschritten werde oder nicht, so haben die Päpste Nikolaus III. und Klemens V. verordnet (wie dies aus dem erwähnten Schreiben des hl. Bernardin zu erschen ift), daß die Entscheidung hierüber nicht den Untergebenen, sondern den Vorgesetzten nach ihrem Gewisfen zustehen soll. Wofern aber die Untergebenen in einem besonderen Falle befürchten sollten, daß die Oberen in der Beurteilung, ob ein mäßiger Gebrauch vorliege, gar zu lar und leicht maren, fo durfen fie wohl bem Oberen ihre Anficht vortragen. Sollte dieselbe jedoch von dem Oberen ver= worfen werden, so muffen fie von ihrer Meinung abstehen und sich in aller Demut dem Urteile und Gutdünken ber Oberen unterwerfen und gehorsam sein. Wenn die Untergebenen aber versichert waren und genau wußten, daß die Oberen irren und gegen die Regel handelten, alsdann wären sie nicht verpflichtet zu gehorsamen. Denn obschon sie in allen zweifelhaften Fällen gehorchen und fich ben Oberen unterwerfen müffen, so gilt bas nicht von solchen Sachen, die offenbar gegen die Regel ftreiten, wie dies aus bem gehnten Regelkapitel erhellt. Dies bezeugt auch unser Doctor Subtilis, Duns Scotus (in 4. dist. 3. q. 4.), ber bl. Bernardin in seinem Rundschreiben sowie alle anderen Regel= erflärer.

Ja, ber hl. Bernardin fagt folgendes: "Wenngleich an

dem einen oder anderen Orte ein großer Überfluß oder große Rostbarkeit vorhanden wäre, so trifft die dortigen Brüder keine Schuld, mit Ausnahme derjenigen, welche diesen Übersfluß verursachen, darin einwilligen und nicht widersprechen, obschon sie es kraft ihres Amtes wohl thun sollten... Deschalb hat auch Alemens V. troß seiner Erklärung, daß kostbare Gebäude dem Stande der Minderbrüder nicht entsprechen, dennoch unter Strase der Exkommunikation den Brüsdern, bennoch unter Strase der Exkommunikation den Brüsdern verboten, solche Orte ohne besondere Erlaubnis des Apostolischen Stuhles zu verlassen. Seenso ist auch der große Überfluß kein hinreichender Grund für die Brüder, diese Orte zu verlassen." Und weil man vielsach Zweisel und Widerspruch erhebt wegen der großen Konvente und Kirchen, welche wir bauen, sowie wegen der kostbaren Ornamente, mit denen unsere Kirchen geziert sind, so ist

Drittens zu bemerken, daß die Größe unferer Ronvente eigentlich nicht nach der Höhe der Mauern, der Größe des Blates und Menge der Rellen zu beurteilen ift. fondern daß man hierbei vor allem im Auge haben muß die Anzahl der Brüder, welche darin wohnen, wie dies Klemens V. bemerkt (c. 10. n. 1.). Obschon beshalb einige Rlöfter für unseren Stand zu groß scheinen, so find fie in der That boch nur mäßig und entsprechen gang unserem Stande in Anbetracht der großen Bahl von Brüdern, welche in densel= ben wohnen und fich dort dem Dienfte Gottes und dem Seelenheile des Rächsten Tag und Nacht widmen. Ferner ift wohl Bu beachten, daß an den Orten, wo wir wohnen, die Leute bäufig in unsere Rirchen zu kommen pflegen, um unsere geistli= den Dienste in Anspruch zu nehmen oder dem Gottesdienfte beizuwohnen. Darum ift es nicht gegen unseren Stand, größere Kirchen und Kreuzgänge von folchem Umfange zu haben, daß die Leute, welche jum Gottesdienfte, zu den Brediaten und Prozessionen in großer Angahl kommen, dort

Plat finden konnen, es mare benn, baf fie nach bem Ur= teile Berftändiger gar zu groß oder über die Magen fostbar waren. Auch ift es nicht wiber unseren Stand, daß bie Alöster, Rreuggange, Rirchen und Bellen gewölbt find; benn bies geschieht nicht aus Gitelfeit, sondern wegen Feuersgefahr und aus manchen anderen Gründen. Bor allem ift nicht zu übersehen, daß bei einem festen und wohlgebauten Sause nicht so oft die Notwendigkeit eintritt, größere Reparaturen vornehmen zu muffen, was nur unter großen Ungele= genheiten für die ganze Klostergemeinde geschehen fann, und wofür dann viele und bedeutende Almoscn nötig find. Wenn man dies mit rubiger Vernunft überlegte, würde man sich nicht so leicht ärgern, noch auch Veranlassung nehmen, die -Brüber zu verurteilen, bag fie gegen bie Regel fünbigen. Bielmehr würde man die weise Borficht ber Oberen loben und den gutigen Gott preisen, welcher nicht ohne ein immer= währendes Wunder die Bergen der Gläubigen bewegt, freigebig für die Minderbrüder zu forgen, die auf ber Welt nichts Gigenes besiten.

Nichtsbestoweniger soll man allezeit kolgende beherzigenswerten Worte des heiligen Bonaventura (in qq. sup. reg.
q. 6. circa finem.) vor Augen haben: "Ich will hiermit nicht
alle großen Bauten entschuldigen, es sei denn, daß sie wirklich
notwendig und geziemend sind. Denn wosern sie gegen unsere Regel und die Armut verstoßen, tadle ich sie, und diejenigen, welche sie aufführen lassen, sündigen auf eine fünssache Weise, nämlich erstens gegen die Regel, zweitens durch
das böse Beispiel, drittens wegen der Unruhe, die deshalb
unter den Brüdern entsteht, viertens, weil sie andere Arme
dadurch schädigen — denn diese Gebäude werden ja von solchen
Almosen gebaut, mit denen jene gekleidet werden müßten —
und fünstens, weil die Leute ihre Achtung und Ehrfurcht
gegen uns verlieren, wenn man ihnen gar so lästig wird,

Obwohl Klemens V. weiterhin (cap. 16.) sagt, daß die große Roftbarkeit und der Überfluß in den firchlichen Baramenten und Beräten unferem Stande und unferer Brofession nicht entspricht, so ift es doch nicht ungeziemend, baß wir anftändige Paramente für Rirchen, Altare und Priefter haben. Denn hierbei muß man nicht fo fehr auf ben armen Stand ber Minderbrüder sehen, als vielmehr auf die unende liche Würde und Majeftat Gottes, zu beffen Dienft und Ehre fie geschenkt und gegeben murben. Aus biefem Grunde hat denn auch unser heiliger Bater in seinem Testamente ge= fagt: "Diese allerheiligsten Geheimnisse will ich über alles bochschäten, in Ehren halten und an herrlichen Orten aufbewahren." Und der heilige Bernardin fagt in seinem Rundschreiben an die Brüder: "Bas die filbernen Relche und Bas tenen anbelangt, so find fie nicht wider die Regel, wenn fie nicht allzu groß und überaus kostbar sind; ja es geziemt sich fogar, folche zu haben." Und P. Wadding erzählt in seiner Chronif (ad ann. 1230 n. 1.), daß Gregor IX., welcher ju ben Zeiten bes heiligen Franziskus gelebt und fehr wohl über die Ansichten des heiligen Baters unterrichtet mar, viele schöne und kostbare Kirchenzierden nach Affisi geschickt habe bei ber Übertragung des Leibes unseres heiligen Baters. Doch muß man allezeit die zu große Roftbarkeit bei den firch= lichen Baramenten und Ornaten vermeiden, wie dies aus ber Erklärung Alemens V., sowie aus verschiedenen, von Anfang des Ordens an hierüber verfaßten Statuten erhellt.

Aus all dem Gesagten ergeben sich nachstehende Fol-

gerungen:

Erste Folgerung. Da die Minderbrüder, Obere sowohl als Untergebene, nichts Eigenes auf dieser Welt has ben, worüber sie eigenmächtig verfügen dürfen, so gehört das Eigentum über alle Dinge, die sie gebrauchen, entweder dem Papste oder den Wohlthätern, welche dieselben zum Dienste

ber Brüder geben, entweder als freie Almosen, oder als Lohn für geleistete Arbeit. Das Eigentum über alle jene Sachen, besen Gebrauch den Brüdern ohne Vorbehalt gestattet ift, hat Papst Nikolaus III. an sich genommen. Martin V. hat nach dem Zeugnisse des P. Marchant (in relect. fol. 99.) das Gleiche gethan rücksichtlich des Geldes, wosern sich die Wohlthäter das Eigentumsrecht hierauf nicht vorbehalten haben.

Zweite Folgerung. Die Minderbrüder find auch nicht Gigentumer berjenigen Sachen, welche fie mit Erlaubnis der Wohlthäter benuten oder verbrauchen, g. B. ber Aleider, die fie tragen, der Speise und des Trankes, welche fie verzehren u.f.w. Dies ergiebt sich aus der Erklärung Nikolaus III. (art. 4. n. 1.), sowie auch aus der allgemei= nen Lehre aller Theologen. Der Grund ift, weil die Minberbrüder diese Sachen nur mit Genehmigung und Erlaubnis bes Eigentümers gebrauchen, ohne ein Recht hierauf zu haben. So gebrauchen die Rinder die Güter und Lebensmittel ihrer Eltern, die Anechte die Kleidung und Nahrung ihrer Berren, die geladenen Gafte die Speisen des Gaftgebers ohne daß fie dieselben als ihr Gigentum betrachten. Die Armut der Minderbrüder ift alfo fo groß, daß fie jedes bürgerliche Recht auf die zeitlichen Güter ausschließt und sich mit dem bloken Gebrauche der notwendigen Sachen begnügt, ja selbst hierzu noch der Erlaubnis eines anderen bedarf.

Damit nun die Brüder ihr Herz nicht an die zeitlichen und vergänglichen Dinge hängen, und infolge dessen auf die ewigen vergessen, fügt der hl. Bater in seiner Regel noch folgende Worte hinzu:

"sondern sie sollen als Pilger und Fremdlinge in dieser Welt dem Herrn in Armut und Demut dienen."

Durch biese Worte bekräftigt und erklart unser bl. Bater jenes hohe und große Gebot seiner Regel, bag näm= lich die Brüder sich nichts aneignen follen, und stellt ihnen vor Augen, wie fie ihr Leben zubringen follen, nämlich als Bilger und Fremblinge in diefer Belt. Die Bilger haben auf ihrer Wanderung feine beftimmte Wohnung, hängen auch ihr Herz nicht an irgend einen Ort, wo sie Herberge finden, sondern verlangen nur daselbst ein wenig zu ruben und sich etwas zu erquicken, um gleich hernach ihren Weg weiter fortzuseten. Die Bilger, welche von Gifer entbrannt find, möglichst bald in ihr Baterland guruckzukehren, halten sich nicht lange auf, sondern gehen geschwind wieder weiter und scheinen Alles zu verachten, mas sonft als schön, anmutig und bewunderungswert angesehen wird, um ihre Beit nicht unnüt zu vergeuden Die Fremdlinge geben fich in einem fremden Lande nicht damit ab, daß fie bort Sau= fer bauen, Acter, Wiefen ober jährliche Ginfünfte fich er= werben, fie beschweren fich nicht mit überflüffigem Bepack, durch welches sie auf der Reise behindert und ermüdet werden könnten. Sie entledigen sich vielmehr fo weit als möglich aller unnötigen Sachen, damit sie ohne Hindernis desto leichter ihres Weges geben können, und find zufrieden mit bem, was zur Erhaltung ihres Lebens notwendig ift.

So müssen sich auch die Minderbrüder auf dieser Welt als Fremdlinge und Pilger ansehen; sie müssen dort wohnen, wo die Oberen sie hinschicken, ohne daß sie Verslangen tragen in dieser oder jener Stadt, in diesem Konvente oder auf jener Zelle zu wohnen. Auch sollen sie sich nicht so einrichten, als würden sie lange an diesem oder jenem Orte wohnen, sondern müssen sich hierin ganz dem Gehorsam überlassen. Sie sollen nur das gebrauchen, was ihnen nötig ist, und vor allem ihre Sehnsucht und ihr Verlangen nach dem Himmel richten, indem sie mit dem hl. Apostel Paulus

sprechen (Sebr. 13, 14.): "Wir haben hier feine bleibenbe Stätte, sondern suchen bie gufunftige." Desmegen muffen fie an allen foftbaren, anmutigen und schönen Sachen ge= wiffermaßen ichnell vorübergeben und biefelben verachten, da fie durch dieselben leicht aufgehalten werden und ihre Beit verlieren konnten, folgend bem Rate bes hl. Apostels Betrus, der da fagt (1. Betr. 2, 11.): "Geliebteste, ich bitte euch, als Fremdlinge und Bilger, enthaltet euch ber fleischlichen Lüfte" und weltlichen Begierden. Darum sollen fie auf diefer Welt weder Saus, noch Plat, weder Lanbereien, noch Ginkunfte, noch fonft irgend etwas was verlangen. fich auch nicht beladen mit der Burde der zeitlichen Guter. Denn es giebt fein größeres Sindernis auf dem Bege gum himmlischen Baterlande, als die Laft ber zeitlichen Güter, gemäß den Worten des Herrn (Matth. 19, 23.): "Wahrlich, ich sage euch, es ift schwer, daß ein Reicher ins himmel= reich eingehe. Ja, ich sage es euch noch einmal: Es ist leichter, bag ein Rameel burch ein Nadelohr gebe, als bag ein Reicher in das Simmelreich eingehe."

In unserer Ordenschronik (tom. 1. ad ann. 1226. n. 18.) wird erzählt, wie Bruder Lev einst, da er in der Nähe des hl. Franziskus dem Gebete oblag, im Geiste entrückt und an ein großes und schnell dahinstließendes Wasser versetzt wurde. Als er nun nachdachte, wie man wohl am besten über das Wasser kommen könnte, sah er einige Brüder in das Wasser hineingehen, die aber von der Strömung erfaßt wurden und elend zu Grunde gingen, so daß man sie nicht mehr sah. Andere sah er bis zur Hälfte des Flusses, einige saft dis an das jenseitige Ufer gelangen. Weil sie aber mit allerlei Sachen schwer beladen waren, wurden sie ebensalls von der Strömung fortgerissen und ertranken, da sie niemand rettete. Nach diesen solgten wieder einige andere Brüder, die nichts trugen und gar arm waren. Diese kamen ohne

alles Hindernis hinüber ans Ufer. Nachdem Bruder Leo bem hl. Frangistus biefe Bifion ergahlt, hat fie ber hl. Bater auf nachfolgende Weise ausgelegt. Alles, mas bu gesehen, sprach er, beruht auf Wahrheit, und burch ben breiten Strom wird die Welt verfinnbildet. Jene Bruder, welche du mit vielem Gepäck beladen gesehen, sind solche. die ihr Berg und ihre Bedanken an die irdischen Büter hangen und ihre Profession und die evangelische Armut verachten. Diefe verfinken in biefer Welt und gehen zu Grunde burch die gar ju große Sorge und Befümmernis um die zeitlichen Guter und werben in ber Bolle die verdienten Qualen erleiben. Die zweite Klaffe von Brüdern find diejenigen, welche ben Weg des Herrn wohl antreten, sich aber hernach von ihrer Begierlichkeit einnehmen laffen und ihres Gelübdes vergeffen. Auch diese werden von dem Strome fortgeriffen und ertrinten. Die dritten endlich, welche ohne Gefahr über ben Huß tommen, find jene, die dem Geifte bes Berrn und nicht bem Beifte ber Welt gefolgt find, die fich nicht mit irdischen Laften beladen, sondern mit einem schlechten Sabit, fowie mit einem Stücknen Brod gur Erhaltung bes Lebens fich begnügen, und dem nachten Chriftus am Rreuze nachfolgen in Armut und Demut, und welche mit Freude das füße Joch und die faufte Burde bes herrn tragen. Diefe gehen ficher und ohne Gefahr zu den himmlischen Freuden hinüber, wohin fie von dem herrn berufen werden. Solche Brüder find jene glückseligen Bilger, von denen der Prophet David fpricht (Pf. 88, 16.): "Berr, im Lichte beines Angefichtes werden sie wandeln und in beinem Namen frohlocken den gangen Tag und in beiner Gerechtigkeit erhöht werben; benn du bift der Ruhm ihrer Kraft."

Obschon also die Brüder als Pilger und Fremblinge auf dieser Welt leben sollen, so haben sie doch manches zur Erhaltung des Lebens notwendig. Daher will ihnen der heilige Bater statt der Wechselbriefe, welche man verlieren, und statt des Geldes, das gestohlen werden kann, ein anderes, zuverlässigigeres Mittel an die Hand geben, durch welches sie ohne jegliche Gesahr, doch alles Notwendige erlangen können; darum sagt er:

"Sie sollen mit Vertrauen das Almosen begehren. Und sie müssen sich dessen nicht schämen, weil der Herr selbst in dieser Welt sich für uns arm gemacht hat."

Durch diefe Worte giebt der heilige Bater seinen Brübern den Rat, ja gewiffermaßen den Befehl, Almosen zu sammeln, wenn ihnen etwas mangelt. Damit ift jedoch nicht gesagt, daß fie fraft der Regel verpflichtet find, von Thure gu Thure gu betteln, obwohl dies nach dem Beispiele Chrifti bem Orden der Minderbrüder sehr wohl austeht und recht verdienstlich ift. Auf jeden Fall aber sollen die Brüder bei allem, was fie begehren und annehmen, fich als Bettler verhalten, und alles als Almosen gebrauchen. Deswegen haben die Papfte Nikolaus III. und Klemens V. erklärt, daß es burchaus gegen die Regel und die Brofeg der Minderbrüber verstößt, so viele Mittel zu besitzen, daß sie, ohne täglich bas Almofen zu erbetteln, ihr Leben friften könnten. Daraus ergiebt fich, daß es den Minderbrüdern nicht nur erlaubt, fon= bern daß es für fie auch höchst verdienstlich ift, von Almosen zu leben, welche fie um der Liebe Gottes willen demütig fam-Andererseits ift es aber auch ganz und gar der Re= gel entsprechend, daß die Brüder durch geiftliche Dienftlei= ftungen und durch ihre Gebete fich den Wohlthatern für bie zeitlichen Almosen bankbar erweisen, und bag fie nur bann betteln, wenn wirklich eine Not vorhanden ist, und nicht, um im Müßiggang und Bequemlichkeit leben zu können. Denn wer Almosen begehrt, ohne wirklich Not und Mangel zu haben, ist nach den Worten Sugo de Dina, ein Dieb, weil er annimmt, was nicht ihm, sondern den Armen gebührt. Deswegen begeht berjenige, welcher ohne Not Almosen sammelt, feine geringe Gunde; und unfer beilige Bater pflegte zu fagen (cap. 7. vitæ n. 9.): "Ich bezeuge es vor Gott und banke dem Allmächtigen dafür, daß ich niemals ein Dieb ober Räuber der Almosen gewesen bin, da ich jederzeit weniger angenommen, ale mir nötig gewesen, damit andere Dürftige ihres Anteils nicht beraubt werden möchten. Die entgegengesetzte Handlungsweise habe ich immer für einen Diebstahl gehalten." Und das ist es auch in der That; denn unser Doctor Subtilis, Scotus sagt (in 4. dist. 15. q. 2.): "Es ift nicht die Absicht der Wohlthäter, jemand ein Almofen zu geben, wenn die notwendige Vorbedingung hierzu nicht vorhanden ift, nämlich die Dürftigkeit deffen, ber das Almofen fammelt:"

Wie angenehm und verdienstlich das Almosen ist, welches den wahren Minderbrüdern gegeben wird, hat Gott der Allmächtige durch viele Beispiele gezeigt. Eines davon erzählt uns P. Wadding in seinen Annalen (ad An. 1213. n. 9.). Es lebte zu Spoleto ein sehr geiziger Mensch, welcher trot seiner großen Reichtümern den Minderbrüdern niemals ein Almosen geben wollte. Als Br. Andreas von Siena, welcher das Almosen zu sammeln pslegte, dem hl. Franziskus hiervon erzählt hatte, befahl dieser den Brüdern, daß sie auf alle erlaubte Weise trachten sollten, von diesem Manne ein Brod zu erhalten und es ihm zu bringen. Nachsem dies geschehen, hat er über dieses Brod den Segen gesprochen und dasselbe unter die Brüder verteitt, mit dem Besehle, daß ein jeder, bevor er sein Stück essen würde,

für ben Wohlthäter brei Bater unfer und Ave Maria beton follte. Gott hat bas Gebet seiner Diener erhört und hat bas Berg bes geizigen Menschen berart gerührt, daß er, bevor noch die Brüder vom Tische aufgestanden waren, an der Klosterpforte erschien und wegen seiner langdauernden Härte um Berzeihung bat. Er wurde vom hl. Franziskus mit aller Liebe empfangen und über die Regel der Minderbrüder, von der er bisher nur eine schlechte und verächtliche Meinung gehabt, genau belehrt, fo bag er von da an ber größte Wohlthäter ber Brüder wurde. Er ift auch, wie man hofft, eines seligen Todes gestorben. Wenn deshalb ber hl. Bater feine Kinder mabnte. Almofen zu fammeln, pflegte er fich folgender Worte zu bedienen (c. 7. vitæ n. 8.): "Gehet hin; benn in diesen letten Zeiten find die Minder= brüder der Welt gegeben, damit die Auserwählten an ihnen das thun, wofür fie vom höchsten Richter am jungsten Tag gelobt und wofür fie die überaus füßen Worte hören werden! Wahrlich sage ich euch, was ihr einem biefer meiner geringften Bruder gethan habt, bas habt ihr mir gethan. (Matth. 25, 40.)." So muffen benn bie Minderbrüder mit besonderem Bertrauen das Almosen begehren.

Als einst der Papst Honorius dem hl. Franziskus den Rat gab, die Annahme von liegenden Gütern zu gestatten, antwortete ihm dieser: "Der gütige Gott, welcher das ewige Leben denen versprochen hat, die etwas um seinetwegen aufgeben würden, wird denen, welche um seinetwillen alles verlassen haben, das Wenige nicht verweigern, was sie zur Erhaltung des zeitlichen Lebens notwendig haben." Und ein anderesmal sprach der hl. Vater (coll. 5.): "Soweit als sich die Brüder von der Armut entsernen werden, soweit wird sich die Welt von ihnen entsernen; sie werden suchen und nichts sinden. Wenn sie aber an meiner Herrin, der

Armut festhalten, wird bas Bolf fie ernähren; benn fie find ber Welt jum Beile und jur Seligkeit gegeben. Es ift zwischen ber Welt und ben Brüdern ein Bertrag geschloffen, nämlich, daß die Brüder verpflichtet find, ein erbauliches Leben ju führen und ber Belt ein gutes Beifpiel ju geben; hingegen ift die Welt ichulbig, ihnen bas zu geben, mas fie nötig haben. Aber wenn fie durch ihre Untreue der Welt das aute Beispiel vorenthalten, wird auch biese nach gerechtem Urteile Gottes die Brüder in ihrer Not im Stiche laffen." So lange wir beshalb unserer beil. Regel und unserem Stande gemäß leben, brauchen wir nicht zu fürchten, daß die Rinder und Erben bes ewigen Königs Hungers fterben werden. Dies sehen wir in der That bewahrheitet, und der heilige Bonaventura (apolog. resp. 4. c. 3.) fonute schon zu seiner Beit fagen: "Es haben bis auf den heutigen Tag (alfo über 60 Jahre) diefe Armen in fo großer Angahl gelebt, und es ist an ihnen die göttliche Berheißung in der That erfüllt worden; noch von keinem einzigen hat man gehört, daß er aus Mangel am Notwendigen in Lebensgefahr geraten fei." Sat der heilige Bonaventura schon zu seiner Zeit so reden können, so ist die göttliche Berheißung in unseren Tagen noch weit vollkommener in Erfüllung geangen. Bereits mehr denn 600 Jahre befteht ber Orden der Minderbrüder und zwar nicht nur in driftlichen Ländern, sondern sogar unter Regern, Türken und Beiden, wo derfelbe durch demutiges Betteln den Lebensunterhalt für so viele Tausende auf jo munderbare Weise findet. Und obwohl in Deutschland und in den Niederlanden (wie wir es mit eigenen Augen geschen) in= folge ber vielen Ariege und Bermuftungen viele Beltmenschen vor Hunger gestorben sind, so hat man so etwas noch nie von einem Minderbruder gehört. Auf diese Beise hat Gott die Brophezeiung des Jaias erfüllt (c. 14, 30.): "Es werden verforgt Die Erftlinge ber Armen, Die Dürftigen werden ficher wohnen."

Weil bem nun fo ift, fo follen wir mit großem Bertrauen auf Gottes Barmbergiakeit bas Almosen begehren und muffen und beffen nicht schämen, ba Chriftus ber Berr um unseretwillen so arm geworden, daß er vielmals felbst hat betteln wollen, was er brauchte. Der hl. Bernard (hom. de puero perd.) redet das Kindlein Jesus, welches drei Tage im Tempel zu Gerusalem zurückgeblieben mar, also an: "D gütiger Jesus, wo bift bu während jener Zeit gewesen? wer gab dir zu effen und zu trinken?" Und er giebt als Ant= wort: "Damit du auch durch die That zeigtest, wie lieb und angenehm dir die Armut sei, hast du wie ein gewöhn= liches armes Rind das Brot von Thur zu Thur erbettelt." Dieser Meinung ift auch der heilige Bonaventura (Medit. vitæ Christi c. 14.) und mehrere andere. In ähnlicher Weise hat Chriftus den Saal erbeten, in dem er mit seinen Jungern bas Ofterlamm effen wollte (Luk. 22, 11.); chenfo den Efel. auf welchem er in die Stadt Jerusalem einzog (Matth. 21. 3.). Bei Zachäus hat er um Herberge gebeten (Luf. 19, 5.); von dem Samaritanischen Weibe hat er Wasser begehrt (Sob. 4, 7.), und fterbend am Stamme des Kreuzes hat er gerufen: Mich dürstet (Joh. 19, 28.). In Anbetracht alles beffen bemerkt unfer heilige Bater fehr wohl: "Wenn eine armfelige Areatur dasjenige thut und verrichtet, was fie ihren Schopfer zuerft thun sieht, so muß man wohl vernünftiger Beife annehmen, daß es ihr nicht zur Schande, sondern im Begenteil zu einer sehr großen Ehre gereicht. Denn Chriffus hat ja selbst gesagt (Matth. 10, 24.): "Der Lehrling ist nicht über den Meifter, noch der Knecht über seinen Berrn. Es ist genug für den Lehrling, wenn ihm geschieht, wie seinem Meifter, und für den Anecht, wenn ihm geschieht wie seinem Herrn."

Weil also die Minderbrüder als Bilger und Fremdlins ge leben und das Almosen begehren mussen, haben verschies

bene Päpfte, namentlich Nikolaus III. und Klemens V. erklärt, daß alles, was mit der Eigenschaft eines wahren Pilgers nicht übereinstimmt, auch gegen die Regel verstößt. Es ist demnach den Minderbüdern nicht erlaubt:

Erstens, sich im Testamente als Erben einsetzen zu lassen, wie dies Klemens V. erklärt (cap. 9. n. 1.), weil durch eine solche Einsetzung ein bürgerliches Rocht ober Eigenstum übertragen wird.

Zweitens, sie dürsen auch nicht den Wert einer Erbschaft in der Weise annehmen, als hätten sie ein strenges Recht darauf. Auch haben die eigentlichen Erben den Brüsdern gegenüber keine Verpflichtung in ihrem Gewissen. So lehren Rodriguez (tom. 2. qu. 79. art. 2.), Sanchez (lib. 7. in decal. c. 25. n. 8. et 9.) und mehrere andere. Der Grund davon ist, weil nach Erklärung Klemens V. (cap. 9. n. 2.) die Minderbrüder unsähig sind, eine Erbschaft zu übernehmen, woraus sich dann ergiebt, daß sie auch nicht fähig sind, den Wert einer solchen Erbschaft anzunehmen. Denn eine Erbschaft annehmen ist nach den Vestimmungen des gemeinen Rechtes nichts anderes, als den Wert derselben annehmen und genießen.

Drittens, wenn jemand die Brüder als Erben seiner Güter einsehen würde, mit der Bedingung, daß die Erbschaft verkauft und der Erlös für die Brüder verwendet werden solle, dann dürfen die Brüder nach der Lehre des P. Rodriguez (sup. art. 4.) und vieler anderen Regelerklärer eine solche Einsehung zulassen. Sie stühen sich hierbei auf folgenden Grund: Obschon die Minderbrüder unfähig sind eine Erbschaft anzunehmen, so dürfen sie doch gestatten, daß die Erbschaft ohne ihre Mitwirkung durch andere Personen verkauft und das Geld für ihre Bedürsnisse verwendet werde. Andere hingegen halten es für wahrscheinlicher, daß eine. derartige Einsehung ungültig sei, und daß die Brüder sie

nicht annehmen können. So lehrt Sanches und andere mit ihm aus dem Grunde, weil Klemens V. absolut und ohne Ginschränkung erklärt hat, daß die Minderbrüder unfähig find, auf irgend eine Beife eine Erbichaft zu übernehmen. In dem angeführten Falle aber würden fie mahre Erben fein weil keine andere Erben eingesett find. Auch ich halte diese Ansicht für die richtigere. Wofern aber nicht die Minder= brüber, sondern eine britte Berson als Erbe eingesett würde, mit der Bedingung, daß sie die Erbschaft verkaufen und das Geld für die Brüder verwenden foll, fo würde ein folches Verfahren aut und gultig fein, und könnte von den Brüdern zugelaffen werben. Go lehren Corduba (in c. 6. qu. 11. p. 1.), Lessius (l. 2. c. 19. d. 5. n. 54.) und mehrere andere, aus dem Grunde, weil Nikolaus III. erklärt hat (art. 5.), daß die Brüder ein Vermächtnis annehmen burfen, wenn basselbe in einer ben Brudern erlaubten Boife abgefaßt ift, z. B. wenn jemand sagte: ich vermache ben Brüdern jenen Uder ober Weinberg u.f.w., damit er burch geeignete Personen verkauft und ber Erlös für die Brüder verwendet werde. Er will jedoch, daß die Brüder in einem folden Falle alle Bedingungen einhalten muffen, welche zur Unnahme von Gelbalmofen für ihre Bedürfniffe erforbert werden, und die oben bei der Erklärung des vierten Ravitels weitläufig auseinandergesett worden find.

Biertens, es ist ziemlich sicher, daß auch die Kirchen der Brüder nicht als Erben irgendwelcher Güter eingesetzt werden können. So lehren Corduba (supr.), Sanchez (supr. n. 14.) und mehrere andere, obwohl Rodriguez (tom. 2. qu. 79. a. 5.) und Bortel (verbo hæreditas, n. 5.) andes rer Meinung sind, Der Grund davon ist, weil Klemens V. allgemein verboten hat, in den Kirchen der Minderbrüder. Geld zu opfern und anzunchmen, ohne einen Unterschied zu machen, ob das Geld für die persönlichen Bedürsnisse der

Brüber, zum Bau, oder für die Bedürfnisse der Kirche verswendet werden soll. Wenn also in den genannten Kirchen kein Geld geopfert werden darf, damit es nicht den Anschein habe, als gehöre das Geld der betreffenden Kirche, oder als habe sie irgendwelches Recht darauf, so kann um so weniger eine Kirche der Minderbrüder als Erbin über jemandes Güster eingeseht werden.

Fünftens, die Brüber dürfen auch kein Legat ober Bermächtnis annehmen, ce fei benn, daß ihnen etwas auf eine zuläffige Art und Weise überlassen wird, wie es Nikolaus III. erklärt hat (art. 11.). Zu einer solchen erlaubten Unnahme wird aber ein Dreifaches erfordert: Bunachft muß die Sache ihnen als Almofen gegeben werden, ohne daß die Brüder ein Recht darauf haben. Sodann muß die im Testamente vermachte Sache derart sein, daß der Gebrauch derselben den Brudern geftattet ift, oder wenigftens, daß fie mit Buftim= mung des Gebers jene Sache gegen etwas anderes umtauschen können, was fie notwendig haben. Darum burfen die Brüder Getreide, Bolle, Bücher, Butter und dal. annehmen. wenn ihnen diefe Sachen im Teftament vermacht wurden. Wenn ihnen aber eine Summe Geldes, Baffen, Bferde, welt= liche Rleider, Acter, Wiefen, und bgl. Sachen vermacht werben, die fie als folche nicht gebrauchen können, fo dürfen fie ein foldes Vermächtnis annehmen, wenn diefe Sachen verkauft. oder gegen etwas anderes Notwendiges umgetauscht werden können. Sollte ihnen aber jemand ein Haus vermachen, damit fie es vermieten, einen Acker oder Weinberg, bamit fie ihn bebauen und dgl., dann dürften die Brüber ein folches Bermächtnis nach Erklärung Nikolaus III. nicht annehmen. Der Grund ift, weil in einem folchen Falle biefe Sachen gewiffermaßen ein jährliches Einkommen bilden ober bemfelben gleichkommen würden. Wenn aber der Erblaffer es nicht mit klaren Worten ausgedrückt hat, auf welche Weise er das Almofen ben Brubern vermache, jo barf man nach Ertlarung Nitolaus III. annehmen , baf es auf eine den Brudern erlaubte Beise geschehen foll, damit nicht ber Bohlthäter bes Berdienstes und die Brüder des Almosens verluftig gehen. So lehrt P. Marchant (in relect, fol. 43. et 44.). Ja. menn ber Erblaffer aus Unwissenheit eine folche Rlaufel beigefügt hätte, fraft welcher es ben Brübern nicht erlaubt wäre bas Almosen anzunehmen, aledann dürften die Erben ober die Testamentsvollstrecker, ober auch ber Bischof, als gemeinsamer Bater ber Armen, diese Rlausel umändern, wie P. Marchant sagt (in c. 6. text. 2. q. 1. dub. 6.). Ohne Abanderung der Rlausel dürften jedoch die Brüder das Legat nicht annehmen. Das Vermächtnis barf endlich nicht zu groß ober gar überfluffig fein, fo daß bie Bruder ohne bas gewöhnliche Terminieren oder Betteln von demfelben leben könnten. Auch darf es nicht fo beträchtlich fein, daß man mit Recht annehmen mußte, ein solches Legat sei in rechts= widriger Beise ober zum Nachteile ber rechtmäßigen Erben gemacht worden. So Rlemens V. (cap. 9. n. 2.).

Hier mögen noch nachstehende Bemerkungen Plat finden: Erste Bemerkung. Mit dem gelehrten Sanchez (supr. c. 26. n. 13.) ist zu beachten, daß die Päpste solche Testamente nicht für ungültig erklärt haben, und daß also die Erben von der Ausführung eines solchen Testamentes nicht vollständig befreit sind. Sie erklären vielmehr nur, daß die Brüder nicht mehr annehmen dürsen, als ihre gegenwärtige, vergangene oder bevorstehende Not ersordert. Jene Brüder also, die sich nicht darnach richten, sondern über das Notwendige hinaus etwas annehmen, sündigen instolge dessen nicht nur gegen das Gebot Klemens V., wie Corduba lehrt (in c. 6. q. 11. n. 1.), sondern auch gegen das Gelübde der Armut. Der Grund davon ist, weil der Papst, welcher das Eigentum aller Sachen, die den Mins

berbrübern gegeben sind, auf sich nimmt und den Brübern nur den bloßen Gebrauch läßt, in diesem Falle ihnen die Annahme eines solchen Vermächtnisses verbietet. Darum handeln auch diesenigen, welche desungeachtet ein solches Testament annehmen, gegen das Gelübde der Armut, wie es gleichfalls Sanchez (sup. n. 12.) mit vielen anderen lehrt. Daraus folgt dann weiter, daß die Brüder auch den etwa verbleibenden Überschuß nicht behalten dürsen, es wäre denn, daß eine neue Not auftaucht, für die man Vorsorge treffen maß. Alsdann dürsen sie zu diesem übrig gebliebenen Gelde Instillen, jedoch ohne ein Recht darauf geltend zu machen.

Zweite Bemerkung. Wird von einem Belbalmofen, das für ein bestimmtes Bedürfnis, 3. B. für Rleidung der Brüder oder für Bücher vermacht wurde, nicht die gange Summe für den bezeichneten Zweck verbraucht, alsdann kann ber Überschuß für andere gegenwärtige ober bevorftehende Bedürfnisse der Brüder verwendet werden. Der Grund ift folgender: Obschon man einem Wohlthäter, der noch lebt, ben Überschuß von jenem Gelbe, bas er zu einem ganz bestimmten Zwecke ausgeworfen, wieder zurückgeben, ober ihn doch zum mindeften aufs neue um Erlaubnis bitten muß, um es auch für andere Zwecke verwenden zu bürfen (wie dies oben im vierten Kapitel gesagt und auch von Nikolaus III. (art. 9.) erklärt worden ift, fo findet bas boch feine Un= wendung auf die Erben eines folchen Wohlthäters, weil diese leicht die übrig gebliebene Summe sich aneignen könnten, was doch gegen die Absicht des Erblaffers fein wurde. Man muß vielmehr annehmen, daß er das ganze Almosen den Brüdern zuwenden wollte, damit diefelben um so eifriger für seine Seele beten sollen. Dies sett unser P. Rodriguez (tom. 2. qu. 126. art. 1.) weitläufiger auseinander. Das Gleiche gilt, wenn der Erblaffer ein Almofen für beftimmte Sachen, g. B. für einige Bücher, Frucht, Wein und dgl. vermacht hatte,

welche die Brüder zur Zeit nicht nötig haben. Alsdann dürfte man diese Almosen für andere vorhandene Bedürfnisse verwenden. Zur größeren Beruhigung der Gewissen hat Sixtus IV. den Prälaten unseres Ordens gestattet, daß sie das im Testament zu einem bestimmten Zwecke verwachte Almosen umändern und zu einem anderen Zwecke verwenden dürsen, wosern dies ohne Ärgernis der Testamentsvollstrecker geschehen kann. So sehren a Politio (in c. 4. n. 41.), Portel (verb. legatum n. 1.), sowie mehrere andere.

Dritte Bemerkung. Gin Bermächtnis, welches Bestimmungen enthält, die dem Stande und ber Regel ber Minderbrüder zuwiderlaufen, hat feine Gultigkeit und fann auch von den Brüdern nicht angenommen werden; 3. B. wenn den Brüdern eine Summe Gelbes vermacht wurde, um dafür etwas anzuschaffen, was ihrem Stande nicht entspricht. So lehren Rodriguez (sup. n. 2.), Corduba (sup. q. 11. n. 22.) und mehrere andere. Bürden aber 3. B. einem Laienbruder die Werke bes Scotus vermacht, um barin zu studieren, so wäre ein solches Testament nicht ungultig. Denn wenn auch ber Laienbruder die Bucher gum angegebenen Amede nicht benuten fann, fo ift boch ber Gebrauch dieser Bücher nicht gegen die Regel, ba ja andere Brüder diese Bücher wohl benuten können. So lehren Corduba (ibid.), Sanchez (sup. c. 26. n. 25.) und mehrere andere aus bem angeführten Grunde.

Sechstens, die Minderbrüder dürfen keine jährlichen Einkünfte haben, wie dies Klemens V. erklärt hat (cap. 10.). Er sagt nämlich: Weil die jährlichen Einkünfte zu den liegenden Gütern gerechnet werden und folglich der vollkommenen Armut zuwider sind, so dürsen die Brüder solche Einkünfte nicht haben. Der Grund ist, weil sie als Pilger und Fremdlinge in dieser Welt leben und im Vertrauen auf Gott sich dasseinige erbetteln müssen, was ihnen notwendig ist. Sollte

aber ein Bermachtnis einer frommen Stftung ober einer britten Berfon gemacht werben mit ber Bedingung, daß ben Brüdern davon alljährlich ein gewiffes Almofen übergeben werden solle, sei es umsonft, aus bloger Freigebigkeit, oder damit die Brüder jährlich dafür eine bestimmte Anzahl von hl. Meffen lefen follten , fo muß nach Borfchrift ber Generalkonstitutionen (n. 280.) ber Guardian eine schriftliche Erklärung abgeben, bag bie Brüder auf Diefes Almosen fraft bes Teftamentes fein Anrecht haben, aber auch ihrerfeits keine strenge Berpflichtung auf irgend eine Gegenleiftung (3. B. auf die gewünschten heiligen Meffen) übernehmen fonnen. Wenn desungeachtet die Erben oder Testamentsvollftreder das genannte Almosen freiwillig jedes Sahr ben Brüdern geben wollen, damit die heiligen Meffen von ihnen gelesen werden, dann durfen fie mit ruhigem Bewissen das Almosen annehmen, falls eine wirkliche Not vor= handen ift.

Desgleichen lehrt Sanchez (sup. c. 27. n. 29.), daß ein Vermächtnis gut und gultig fei und von den Brüdern angenommen werden könne, wenn jemand ben Brüdern eine jährliche Rente vermachen wurde für die Bedurfniffe beim Gottesdienfte, 3. B. um Öl für das ewige Licht ober Schmuck für die Altare anzuschaffen. Sein Grund dafür ift, weil ein folches Teftament nicht direft jum Nuten ber Brüder, fondern für die Bedürfniffe beim Gottesbienfte gemacht ift und weil hierdurch das Almosensammeln nicht ausgeschlossen wird. Diese Ansicht verwirft jedoch P. Hering (part. 3. tr. 4. disp. 5. n. 82.), weil Papft Klemens V. ohne Unschied die Annahme von irgend welchen jährlichen Ginkunften als unerlaubt erklart hat, indem diefelben gegen ben Stand und die Regel der Minderbrüder verftogen und zu ben liegenden Gütern gerechnet werden. Auch Papst Riemens VII. hat in einer Bulle vom Jahre 1526 erklärt, daß die Min=

berbrüber zur Annahme irgendwelcher Renten unfähig sind. Somit haben die beiden Jesuiten Sanchez und Lugo ohne hinreichenden Grund das Gegenteil behauptet, nur um die Armut ihrer eigenen Proseshäuser in diesem Punkte über die unsrige zu erheben. Dies kann aber gleichwohl nicht der Fall sein, da ja das Recht oder Eigentum über derartige Einkünste nicht den Brüdern, sondern dem Apostolischen Stuhle zukommen würde, während doch ihre Kollegien und Kirchen samt den liegenden Gütern ihren Proseshäusern zugehören.

Siebentens, die Minderbrüder dürfen keine Testaments vollstrecker sein, wie Klemens V. sagt (cap. 12.). Der Grund ist, weil dies nach den Borten des Papstes selten ohne Prozesse oder ohne den Gebrauch des Geldes besorgt werden kann. Doch dürfen sie bei Ausführung eines Testamentes einen guten Kat geben; denn in einem solchen Falle wird von ihnen keine Rechtshandlung oder eine Verwaltung von irdischen Gütern vorgenommen. Ebenso darf auch der Erblasser seinen Testamentsvollstrecker verpflichten, nicht eher an die Ausführung des Testamentes zu schreiten, die er die Brüder, oder einen derselben um Kat gestragt, wie man es am besten machen könnte.

Achtens, die Brüder dürfen nicht nur keine jährlichen Einkünfte haben, sondern auch nichts derartiges, was den Einkünften gleichzustellen wäre. Deswegen dürfen sie keine Schafe, Kühe, Schweine, Bienen, Tauben und dgl. halten, um sie zu verkaufen. Auch dürsen sie dieselben für ihren eigenen Bedarf nicht in einer solchen Anzahl halten, daß sie davon ohne Almosensammeln leben könnten. Denn dieses ist der Regel entgegen, da es eine Borsorge für die Inkunst ist, welche der heilige Bater ausdrücklich verdietet. Jedoch ist es nicht wider die Regel, ein oder zwei Schafe, eine Kuh, oder auch ein bis zwei Schweine zu halten, um sie hernach zu gelegener Zeit für den eigenen Gebrauch zu schlachten.

Das gleiche gilt auch von den Hühnern und Tauben und bgl. So lehrt P. Marchant (in c. 4. text. 2. q. 1. dub. 3.). Doch entsprechen solche Einrichtungen an sich nicht der Vollskommenheit der heiligen Armut.

Neuntens, die Brüder dürfen nicht zu große Mengen von Lebensmitteln, z. B. Butter, Frucht, Wein, Holz und bgl. ansammeln, außer nur dann, wenn fie aus Erfahrung wüßten, daß sie diese Sachen nicht nach Bedarf durch tagliches Betteln erlangen könnten, um auftändiger Weise ihrem Stande gemäß zu leben. So lehrt Papst Rlemens V. (cap. 14.), indem er fagt: "Weil der heilige Franziskus burch sein Wort und Beispiel gezeigt hat, daß seine Kinder im Bertrauen auf die göttliche Vorsehung ihre Gedanken auf Gott richten sollen, welcher die Bogel des himmels, die da weber fäen, noch ernten, noch auch in die Scheunen sammeln, reichlich ernährt, so ist es jedenfalls nicht sein Wille gewefen, daß die Brüder Weinkeller und Fruchtböden haben sollten, welche ihnen die Aussicht geben, auch ohne tägliches Almosensammeln ihr Leben zu erhalten." Und dies ftimmt wohl überein mit der Mahnung des heiligen Evangeliums, wo es heißt (Matth. 6, 34.): "Sorget nicht ängstlich für ben morgigen Tag." - Damit ift aber nicht gesagt, daß man nur immer so viel betteln barf, als für einen Tag notwendig ift, wie einige dies verstanden haben; es wird hiermit nur, wie der heilige Bonaventura lehrt (Quæst. 7. in reg.), die allzu große Sorge und bas übermäßige Sam= meln für die Bukunft ausgeschloffen. Wofern also ben Brudern aus Erfahrung bekannt wäre, daß fie durch ihr Almosensammeln nicht alles bekommen können, was sie tagtäglich brauchen, alsdann können sie für eine längere Zeit Vorforge treffen, wie es die Minister und Rustoden nach dem ge= wissenhaften Rate des Guardians und der Distreten für notwendig erachten werden. So bestimmt es Klemens V.

(c. 14.) indem er zugleich rücksichtlich dieser Vorsorge ein breifaches fordert: erstens, daß eine solche Vorsorge für die Zukunft nicht leichtfertig und auf eine unbestimmte Befürchtung hin geschehen soll; zweitens, daß deswegen daß gewöhnliche Betteln nicht unterbleibe; und drittens, daß dies nur nach dem Urteile des Provinzialministers, auf den Rat des Guardians und der Diskreten geschehen dürfe.

Hieraus mache ich nachstehende Schluffolgerungen: Die Brüder durfen zur geeigneten Beit Gerfte betteln, um baraus für einen längeren Zeitraum Bier brauen zu konnen. Der Grund ift, weil man ben jedesmaligen Bedarf an Bier entweder nicht immer durch tägliches Betteln erlangen kann, ober weil das zusammengebettelte Bier leicht verderben und fauer werden und somit der Gesundheit nachteilig werden könnte, namentlich wenn man alles durcheinander mischt. Ferner dürfen die Brüder sich zu geeigneter Zeit mit Butter, Holz u. f. w. verseben; benn wenn diese Sachen nicht zur rechten Zeit beforgt werben, kann man fie später entweder gar nicht, oder doch nur mit vieler Mühe und großen Unkosten bekommen, was der Armut nicht entspricht. Und obwohl Bius V. (concess. 25. in Bull. Rodrig. fol. 389.) eine derartige Vorsorge nur auf die Zeitdauer eines Jahres gestattet hat, so meine ich doch, daß man in Rriegszeiten, wo man nach dem vernünftigen Urteile der Oberen die not= wendigen Sachen nur für vieles Gelb wird haben konnen, sich auch auf eine längere Zeit damit verseben barf. Jene Brüber aber sündigen wider ihre heilige Regel, welche nicht nur auf ein Sahr, sondern unterschiedsloß auf viele Sahre Borforge treffen, ohne barauf zu achten, ob fie einen rechtmäßigen Grund dazu haben, ober nicht, wie P. Marchant fagt (sup. q. 3.).

Aus all dem Gesagten ergiebt fich, daß die Armut

ber Minderbrüder nicht nur jede Erbschaft, jeden Besitz und jegliches Jahreseinkommen ausschließt, sondern auch jedes Bermächtnis oder Legat, es wäre denn, daß ein derartiges Legat für die Bedürfnisse der Brüder wirklich notwendig wäre. Und weil wir nach der Regel zu einem mäßigen Gebrauche der Dinge, sowie zum Almosensammeln verbunden sind, und unsere ganze Hoffnung auf den Herrn setzen müssen, so dürsen wir auch nichts annehmen, wodurch das Betteln überflüssig, oder wodurch Vorsorge für einen langen Zeitraum geschaffen würde. Einer solchen vollkommenen Armut rühmt sich unser heilige Vater, wie eines überaus kostbaren Schaßes, und darum sagt er:

"Das ist der Gipfel (oder die Erhabenheit) der allerhöchsten Armut."

Die Armut der Minderbrüder wird die allerhöchste genannt, weil sie die Armut aller anderen Stände und Menschen übertrifft. Deswegen sagt ber heilige Bonventura (lib. de grad. virtut. c. 8. n. 5.): Derjenige steht auf einer hohen Stufe, welcher nichts Eigenes für feine Berfon hat, wie das der Fall ist bei den meisten Ordensleuten. Derjenige fteht auf einer höheren Stufe, welcher auch im Gemeinsamen nichts Gigenes hat für die Dauer eines gan= gen Sahres oder noch länger, wie dies einige Religiosen halten. Derjenige steht aber auf der hochsten Stufe der Armut, welcher nicht für eine Woche, ja nicht einmal für einen einzigen Tag im Gemeinsamen etwas Gigenes hat und bics mahrend feines gangen Lebens, wie dies bei den Minderbrüdern der Fall ift. Und sicherlich, wenn wir den Stand aller anderen Menschen, so arm dieselben auch erscheinen mögen, betrachten, werden wir finden, daß die Armut der Minderbrüder doch Die höchste ift. Denn die freien und unabhängigen Leute

haben bas Eigentum und bie freie Berfügung über ihre Guter. Die unter Vormundschaft stehenden Bersonen, welche nach bem Gesetze fein Testament machen ober annehmen können, behalten doch noch das Recht etwas zu kaufen oder zu verkaufen. Die Sklaven können durch Erbichaft dasjenige, erlangen, was ihnen notwendig ift und auch im Rechtswege ihr Eigentum verfechten. Andere Religiofen endlich haben und besiten Gigentum im Gemeinsamen, wie dies aus ber Bestimmung des Konzils von Trient (sess. 25. de regular. c. 3.) erhellt, und dürfen außerdem auch Geld gebrauchen. Die Minderbrüder allein haben gar fein Cigentum, weder im Ginzelnen noch im Gemeinfamen. Gie haben auch fein Recht auf irgendwelche Sache oder auch nur auf deren Gebrauch. Sie dürfen weder kaufen, noch verkaufen, noch wegen zeitlicher Güter jemand gerichtlich belangen, wenn ihnen dieselben auch noch so notwendig wären, und obwohl andere im Gewiffen verpflichtet find, ihnen dieselben zu geben. Auch dürfen fie auf keine Beise Geld annehmen ober gebrauchen. Deswegen wird diese Armut, nach den Worten a Politio's (in c. 6. n. 102.), mit vollem Recht die allerhöchste genannt, weil sie die Armut aller anderen Stände in der gangen Welt übertrifft.

Diese Armut beschreibt P. Marchant (in c. 4. tit. 1. q. 1.) sehr treffend, indem er sagt: "Die Armut der Minderbrüder ist eine thatsächlich freiwillige Entäußerung jeglichen bürgerlichen Rechtes auf die zeitlichen Dinge, sowohl auf die Sache selbst, wie auch auf den Gebrauch derselben, sowohl für die Einzelnen, als auch für die Gestamtheit und zwar um Gottes wegen."

Er sagt zunächst: eine freiwillige Entäußerung jeglichen bürgerlichen Rechtes. Denn auf das na = türliche Recht, welches Gott und die Natur einem jeden lebenden Wesen gegeben hat, in Zeiten ber Rot sein Leben zu erhalten, fann feiner verzichten, wie der heilige Bonaventura fagt (Apolog. paup. resp. 4. c. 3.). Dies ergiebt sich auch aus der Erklärung Nikolaus III. (art. 2. n. 3.), und beswegen fagt der selige P. Gilbertus Nikolai: Ein Bogel hat ein ebenso großes Recht auf das Fruchtförnlein. das er verzehrt, wie ein Minderbruder auf die Speise, welche er genießt. Er fagt weiter: auf die zeitlichen Dinge. auf geiftliche Dinge können die Minderbrüder ein Recht haben, 3. B. auf die Verdienste und guten Werke, auf die Ablässe und Privilegien u.f.w., die ihnen vom Räpftlichen Stuhle rechtmakig verlieben werden. Er faat ferner: fowohl auf die Sache felbft, wie auch auf den Gebrauch derfelben. Denn ein Minderbruder hat nicht nur kein Recht auf den Besit einer zeitlichen Sache, sondern darf auch nichts gebrauchen, als nur mit Bewilligung des Eigentümers, und ohne ein Recht auf diesen Gebrauch zu beanspruchen. Weiterhin saat er: fowohl für den Ginzelnen, als auch für die Be= famtheit, um auf den Unterschied hinzuweisen zwischen der Armut der Minderbrüder und der anderer Ordenspersonen, welche zwar für ihre eigene Person nichts Eigenes haben, aber im Gemeinsamen Eigentum befigen, und sowohl auf die Sache selbst, wie auch auf deren Gebrauch ein Recht befpruchen können. Er fagt endlich: um Gottes wegen, um hierdurch die erzwungene Armut der Armen dieser Welt auszuschließen, die, weil nicht freiwillig, auch nicht so verdienstlich ift, wie die Armut der Minderbrüder.

Diese Armut wurde uns von Christus selbst, sowie von seinen Jüngern durch Wort und Beispiel gesehrt, wie Niso- lauß III. (art. 2. n. 1.) sagt. Und mit Recht wird diese Armut die höchste genannt, weil sie den Menschen vom Irdischen entsfernt und zum Himmel erhebt. Darum sagt der heilige Baster von ihr:

"weldje endy, meine allerliebsten Brüder, zu Exben und Königen des Himmelreidzes eingesetzt."

Diefe Worte find entnommen ben Berheißungen ber ewigen Wahrheit, die ba fagt (Matth. 5, 3.): "Selig find bie Armen im Geifte, benn ihrer ift bas Simmelreich", b. h. benn sie sind Rinder und Erben der himmlischen Glorie. Dieses Himmelreich hat der König der Könige durch seine Armut hier auf Erden fich verdient und zur Erlangung bes= selben ladet er seine Jünger ein mit den Worten : "Wahrlich, fage ich euch, ihr, die ihr alles verlassen habt und mir nachnachgefolgt seid, werdet bei der Wiedergeburt, wenn der Menschensohn auf dem Throne seiner Berrlichkeit sigen wird, auch auf zwölf Thronen sigen und die zwölf Stämme Fraels richten" (Matth. 19, 28.). Hierdurch giebt Christus zu ver= ftehen, daß er die wahrhaft Armen, als Obsieger des Beizes und aller Begierlichkeit, zu Königen machen und auf feinen foniglichen Thron feten wird, nach dem Zeugnis des heiligen Johannes (Apok. 3, 21.): "Wer überwindet, dem will ich geben mit mir auf meinem Throne zu sitzen; gleichwie auch ich überwunden und mit meinem Bater auf seinen Thron mich gesett habe." Das hat der vollkommene Rachfolger Chrifti, ber hl. Franziskus, wohl gewußt; beshalb ftellt er in feiner väterlichen Fürsorge seinen Rindern die reiche Belohnung der Armut vor Augen, damit fie dadurch um fo kräftiger aufgemuntert würden, Chrifto dem Herrn in feiner Armut flei-Big nachzufolgen, und diejenigen, welche dies treu thun, nennt er seine allerliebsten Brüder. Dann fährt er fort im Lobe der Armut und sagt: Sie ist es, die euch

"an Gütern arm gemacht, in den Tugenden aber erhöht hat."

Das heißt: diese Armut, welche ich euch vor Augen stelle, entäußert euch nicht bloß von allem Eigentum, sondern verpflichtet euch auch zu einem armen und mäßigen Gebrausche all jener Sachen, die euch gestattet sind. Dies ist zwar für die verdorbene Natur beschwerlich und schmerzlich, aber dafür wird euch diese Armut zu allen Tugenden verhelsen und euch in denselben erhöhen. Hiermit wollte der heilige Vater seinen Kindern das nämliche sagen, was einst der alte Todias zu seinem Sohne sprach (Tod. 4, 23.): "Fürchte dich nicht, mein Sohn! wir führen zwar ein armes Leben, aber wir werden viel Gutes erhalten, wenn wir Gott sürchsten und alle Sünde meiden und Gutes thun." Die Armut nämlich, welche wir Gott versprochen, entsernt die Wurzeln und Gelegenheiten zur Sünde und eröffnet uns den Weg zu allen Tugenden.

Die erste Burzel der Gunde ift die Begierlichkeit und die Liebe zu dem Irdischen, nach Aussage des heiligen Apoftels Baulus (1. Tim. 6, 10.): "Die Wurzel aller Übel ift die Sabsucht." Indem nun die Minderbrüder diefer Begier= lichkeit durch die heilige Profeß entsagen und nichts auf die= fer Welt zu haben verlangen, entfernen fie damit auch die Wurzel und die Ursache vieler Sünden, vertreiben von sich die unruhige Besorgnis und die Veranlassung zu jeglichem Haber und Rank. Denn wer nichts hat, braucht auch nicht gu fürchten, etwas zu verlieren, und wer nichts verlangt, hat auten Frieden mit fich felbst und mit anderen. Daher fpricht der geduldige Job (Rap. 15, 21.) von dem Reichen: "Der Schall bes Schreckens ist immer in seinen Ohren; und wenn es gleich Frieden ift, argwöhnt er Nachstellungen immer." Singegen fingt der Arme mit dem Königlichen Bropheten David (Bf. 38, 7.): "Wahrlich, als ein Schattenbild wandelt vorüber der Mensch und macht sich Unruhe vergebens, häufet Schäte und weiß nicht, für wen er fie sammelt. Und nun, was ift meine Hoffnung? Ift's nicht ber Berr? benn mein Bestand ift bei bir." Diesen Frieden betrachtet mit Bewunderung der heilige Laurentius Juftiniani und faat (Lign. vitæ, tract. de paup. c. 4.): "Was ift besser als die Armut? Was giebt uns mehr Sicherheit und Freude! Wenn auch alles trauert, alles seufzt und fürchtet, so ift sie (die Armut) allezeit fröhlich, bleibt immer gleichmütia, verlangt einzig zu besitzen die ewigen Güter im Himmel, und barum will fie nichts haben auf diefer Erde, aus Furcht jener Guter verluftig zu geben". Durch Diefen inneren Frieben hat der mahrhaft Arme einen Vorgeschmack der ewigen Seligfeit. Bon der anderen Seite aber fagt der Apostel (Tim. 6, 9.): "Diejenigen, die da reich werden wollen, fallen in die Bersuchungen und Fallstricke des Teufels und viele unnütze und schädliche Begierden, welche die Menschen in Untergang und Verberben fturzen." Wenn alfo die Wurzel ber Sünde ausgerottet ift, wird der Arme leicht zu vielen Tugenden erhoben. Denn:

Erstens ift ja die Armut die Wurzel der Demut. Wer auf jedermann angewiesen ist, um seinen Lebensunterhalt zu finden, muß sich auch notwendiger Weise vor jedermann demütigen und sich ihm unterwersen. Man kann sich darum kein größeres Ungeheuer denken, als einen hochmütigen Arsmen. Die Welt bildet sich freilich ein, daß es ihr erlaubt sei, die Armen zu verlachen und zu verachten, oder diejenisgen von sich zu stoßen, die sich selbst nicht helsen können; aber es ist ein besonderer Trost für alle Armen, daß sie durch die Gnade Gottes geschützt sind gegen die gistigen Pseile, von denen so viele Reiche durchbohrt werden, nämslich gegen Ehrgeiz, Eitelkeit, Ruhmsucht, Ungerechtigkeit u.s.w. Geschieht es dann disweilen, daß wir von den Reichen versachtet und mit Schmähworten angefallen werden, so tröstet uns darüber der weise Salomon mit den Worten (Sprüchw. 22,

23.): "Der Herr ist der Richter seines (des Armen) Handelns, und wird diejenigen tief franken, welche dessen Seele tief gekränkt haben."

Zweitens führt die Armut den Menschen zu einer wahrhaften Buße über seine Sünden. Denn wo die Quelle und der Ursprung der früheren Sünden nicht mehr vorhans den ift, kann man sich leicht vor neuen Sünden hüten. Deswegen spricht Gott durch den Mund des Propheten (Faias 48, 10.): "Siehe, ich habe dich geläutert, aber nicht wie Silber, dich ausgeschieden im Osen der Armut".

Drittens führt die Armut auch zur Geduld und Starkmut. Würde auch die ganze Welt sich erheben wider einen
wahrhaft Armen, was könnte sie ihm mehr anthun, als ihn
zwingen, in Demut sein Brot betteln zu müssen? Da er sich
nun selbst aus Liebe zu Gott freiwillig in einen solchen
Stand gesetzt hat, so erträgt er gern und mit Freuden alles
Ungemach und jeden Verdruß, der ihm in diesem Stande
begegnen kann. Somit kann er wohl unter diesenigen gezählt
werden, von denen der Apostel spricht (Hebr. 10, 34.):
"Thr hattet Mitleiden mit den Gesangenen und ertruget mit
Freuden den Kand enerer Güter, wohl wissend, daß ihr
ein besserzs und bleibendes Gut habet."

Viertens ift die Armut eine Lehrmeisterin des Gebetes. Denn da sie alle unordentlichen Sorgen für das zeitliche Gut, sowie alle Furcht ausschließt, macht sie den Geist geeignet und fähig, die ewigen Güter mit Ruhe zu betrachten und Gott allein, als den Urquell alles Guten und aller Güter, anzuhangen. Gott aber erhört gern das Anliegen der Armen, nach dem Zeugnisse Davids (Ps. 9, 38.): "Das Verlangen der Armen hat erhört der Herr; die Vorbereitung ihrer Herzen hat dein Ohr gehört."

Ich unterlasse es, noch mehr Tugenden anzuführen, welche aus der wahren Armut entspringen, und bemerke nur,

wie sehr die Leute durch unsere Armut erbaut und zur Versachtung der Welt bewogen werden, wenn sie mit eigenen Augen sehen, wie wenig wir das achten, was dieser Welt ist. Deswegen können wir dann auch mit mehr Freiheit und ohne jegliches Hindernis dem Bolke das Wort Gottes predigen, wenn wir nicht das Frdische oder die zeitlichen Güter unserer Zuhörer suchen, sondern nur ihre Seesen und ihr Seesenheil, indem wir mit dem Apostel sprechen (2. Kor. 12, 14): "denn ich suche nicht das Eurige, sondern Euch". Wenn wir so von allen zeitlichen Gütern entblößt sind, werden wir in den Tugenden erhöht und wir werden Herz und Sinn zu dem himmlischen Vatersande erheben können. Deswegen spricht unser heilige Vater:

"Diese Armut last ener Teil sein, welder euch in das Land der Lebendigen führt. Und ihr, meine liebsten Brüder, wollet doch derselben gänzlich anhangen, und um des klamens unseres Herrn Tesu Christi willen nie etwas anderes unter dem himmel zu haben verlangen."

Im Anfange dieses Kapitels hat uns der heilige Vater über den Umfang unserer Armut belehrt und uns ausdrücklich befohlen, daß wir uns nichts aneignen dürsen. Hier aber ermahnt er uns, daß wir um des Namens Christi willen nichts zu haben begehren sollen. Er erklärt und besiehlt also, daß die Brüder nicht nur in der That nichts besiehet, sons dern daß sie auch keine Begierde und kein inneres Verlangen nach zeitlichen Gütern haben sollen. Vielmehr sollen sie ihre Gedanken und Neigungen ausschließlich und zu jeder Zeit auf die Armut richten, welche erst dann zu einer wahren Tugend erhoben wird, wenn man sie aus Liebe zu Gott

und freiwillig übt. In diesem Sinne soll die heilige Armut der Anteil aller Minderbrüder sein, welche dieselben, da sie um des Namens unseres Herrn Issu Christi willen nichts ans deres unter dem Himmel zu haben verlangen, sicher geleisten und unsehlbar ins Land der Lebendigen, in das Haus Gottes, führen wird. —

"Und wo immer die Brüder sind und sich antreffen, sollen sie sich als Hausgenossen gegen einander betragen und einer dem anderen vertraulich seine Not offenbaren."

Nachdem unser heilige Vater die Beobachtung der heiligen Armut, Diefer überaus koftbaren Perle seines Ordens, binreichend gesichert und befestigt hat, handelt er jest von der Liebe, welche die Brüder gegen einander haben muffen. Und mit Recht; denn wofern diese herrliche Tugend den Brüdern mangeln follte, mare ein jeder in den Zeiten der Rot da= rauf angewiesen, sich selbst zu helfen und fich das Rotwendige zu beforgen, wodurch dann notwendiger Weise die Urmut, der Gehorsam, ja das gange Ordensleben zu Grunde geben mußte. Deswegen verlangt ber heilige Franziskus, daß unter seinen Brüdern jederzeit eine vollkommene Liebe im äußeren Benehmen und Berkehr, im Bergen und im Werke herrschen solle. Zunächst also im äußeren Berkehr, b. h. man foll im Umgange nicht traurig und schwermütig, fondern freudig und fröhlichen Bergens fein und fich fo freund= lich und mitteilsam bezeigen, daß in Wahrheit einer auf den anderen das volle Bertrauen feten barf, er werde von feinem Mitbruder in all feinen Roten und Anliegen eine wahrhaft brüderliche Liebe erfahren, und Troft und Silfe bei ihm finden. Deswegen ift es nicht genug, daß ein

Bruder den anderen nicht hasse, sondern ein jeder ist vers bunden, mit den anderen als seinen Hausgenossen und als Kindern desselben Baters in aller Freundlichkeit zu verkehren, damit einer dem anderen seine Not frei und vertrauensvoll

offenbaren könne.

Es genügt jedoch nicht, daß man sich nur im Außeren freundlich zeigt, sondern man muß es auch im Herzen sein. Denn, wenn dies nur äußerlich geschähe, um die Geheimnisse seines Mitbruders zu erfahren und sie hernach zu seisnem eigenen oder fremden Nugen anderen zu offenbaren, so würde man nicht nur gegen die Ermahnung des heiligen Vaters, sondern auch gegen das Naturgesetz sündigen. Von solchen spricht der weise König Salomon (Prov. 24, 6.):
"Besser sind die Wunden des Liebenden, als die listigen Küsse bes Hasser, d. h. besser ist ein offener Feind, als ein falscher Freund. Deswegen fordert unser heitige Vater von seinen Kindern, von Vorgesetzten sowohl, wie Untergebenen, daß sie mit wahrer, aufrichtiger Liebe einander begegnen sollen. Als Grund davon giebt er an:

"Denn liebt und ernährt eine Mutter ihr leibliches Kind, um wie viel mehr soll einer seinen geistlichen Bruder lieben und zu erhalten suchen."

Durch diese Worte will der heilige Vater uns zu versstehen geben, wie die brüderliche Liebe beschaffen sein muß, indem er uns als Muster die Liebe einer Mutter zu ihrem Kinde vor Augen stellt. Der allmächtige Gott selber, der höchste Liebhaber der Seelen, weist uns auf die Liebe einer Mutter zu ihrem Kinde hin, um uns die Größe seiner eigenen Liebe zu uns erkennen zu lassen, indem er beim Bros

pheten (If. 49, 15.) fagt: "Rann benn eine Mutter ihres Rindes vergeffen, daß fie fich nicht erbarmte bes Sohnes ihres Leibes? Und wenn fie es vergäße, fo wollte boch ich bich nicht vergessen." Also will auch ber heilige Bater Franzistus, daß feine Bruder eine folche mahre und auf= richtige Liebe gegen einander tragen follen, daß fie in Wahrheit fagen können: wenn auch eine Mutter gegen ihre Natur ihr leibliches Rind nicht lieben ober in ber Rot vergeffen follte, oder ihm nicht zu Gulfe fame, fo wurde ich boch meinen geistigen Bruber nicht verlaffen, sondern ihm von Grunde meines Herzens alle Zeichen einer vollkommenen Liebe erweisen. Das will der heilige Bater mit den Worten besagen: wenn eine Mutter ihr leibliches Rind liebt und ernährt, um wie viel mehr foll einer feinen geistlichen Bruder lieben und zu erhalten suchen. Der heilige Bonaventura fagt zu biefer Stelle: "Die freiwillige Zuneigung in heiliger Liebe ift ftarter, als die natürliche und fleischliche Liebe, weil sie zum Fundament und zur Grundlage das unendliche Gut hat, und barum fann fie nicht übertroffen oder überwunden werden von dem, was irdisch und vergänglich ift."

Obwohl wir zu dieser Liebe nicht durch ein besonderes Regelgebot verbunden sind, so bleiben wir dennoch zu dersselben wie alle übrigen Christgläubigen durch das göttliche und natürliche Recht verpflichtet. Und dies um so mehr, da wir kraft unserer Profession mehr als die anderen in der Bollstommenheit des Lebens zunehmen und als getreue Kinder des heiligen Franziskus seinen Ermahnungen nachkommen müssen. Nachdem uns der heilige Bater zur Übung einer aufrichtigen Liebe durch ein freundliches, fröhliches und herzsliches Benehmen gegen alse Brüder ermahnt hat, verpflichtet er uns nun durch ein besonderes Gebot, diese Liebe den kranken Brüdern in der That zu erweisen, indem er sagt:

"Wenn demnach einer aus ihnen in eine Krankheit fällt, so sollen die anderen Brüder ihm dienen, wie sie selbst im ähnlichen Falle wünschten bedient zu werden."

Diese Worte kommen einem Gebote gleich, nach ber Erklärung Klemens V. und verpflichten alle Brüder unter Tobfünde bann und insoweit, als ihre Dienfte ben franken Brüdern notwendig find. Wird aber ein franker Bruder nach Gebühr bedient und mit allem Nötigen verforgt, bann find die übrigen Brüder nicht verpflichtet, dem Rranken zu bienen. Wenn jedoch ber bestellte Barter im Dienste ber Rranten febr nachläffig und unachtsam ware, alsdann waren alle anderen Brüder, welche es füglicher Beise thun können, verpflichtet den Rranken zu dienen. Jedoch betrifft dies vorzugsweise die Oberen, denen schon im vierten Rapitel geboten wurde, für die Bedürfniffe der franken Brüder flei= Big Sorge zu tragen, sogar durch Bufluchtnahme zu geiftli= chen Freunden, wo es notwendig fein follte. Die Dberen, welche die Sorge für die Kranken vernachläffigen, fündigen somit schwer, nicht nur gegen bas natürliche Recht, sondern auch gegen dieses Regelgebot. Deswegen schärfen auch unfere Generalkonftitutionen ben Oberen die Corge für die Rranken nachdrücklich ein und beftimmen, daß die Guardiane und Vikare die Kranken oftmals besuchen sollen, sowohl um sie zu trösten, als auch, um zu erfahren, ob sie mit allem Nötigen verschen sind (n. 303.).

Wir sollen den Kranken dienen, wie wir selbst im ähnslichen Falle wünschten bed ient zu werden, sagt ausstrücklich der heilige Franziskus. Wenn nun ein Kranker klagt und vor Schmerz seufzt, oder wenn er sonst seine Leiden kund giebt, so versündigst du dich, wenn da seine Klagen

nicht beachtest; benn solchergeftalt vermehrft bu feine Schmer= gen und veranlagt ihn zur Ungebuld. Daber fpricht ber Beise (Effli. 31, 18.): "Bon dir felbst mußt du entnehmen, was beinem Nächsten gefalle." Mit biefen Worten will er fagen: wenn bu felbst frant wärest, wurdest du es zunächst schmerzlich empfinden, wenn man von dir benken würde, daß du deine Schmerzen größer machst, als sie in der That find. So darfft auch du nicht bem Rranten vorwerfen, daß er zu verzagt und zu empfindlich ift, damit er dir nicht etwa feine Schmerzen anwünsche und hierin von Gott erhört werde. Wenn du felbst frank wärest, würdest du ferner wünschen, bisweilen besucht und über den Zustand beiner Rrantheit befragt zu werden, um fo einigen Trost und Linberung zu erlangen und bich nicht so verlaffen zu fühlen. Ift also bein Bruder frank, bann unterlag es nicht, ihm ben nämlichen Dienst zu erweisen und ihn mit liebreichen Worten zu tröften, wie du in ähnlichen Fällen wünschteft behandelt zu werden. Wenn du frank und elend bift und bir felbst nicht helfen kannst, wünschest bu außerdem jemand bei dir zu haben, welcher dir Tag und Nacht beisteht. Cbendarum find auch die vom Oberen angeftellten Rranten= wärter streng verpflichtet, dem Kranken in allen notwendigen Stücken an die Sand zu geben. Sind biefelben aber faumfelig und nachläffig darin, so sündigen fie nicht nur da= durch schwer, wie ich gefagt habe, sondern seten auch den gangen Konvent der Gefahr aus, des göttlichen Segens beraubt zu werden wegen der Unbarmherzigkeit, welche fie ihrem Bruder, als einem Glicde Jesu Chrifti, anthun. Sind fie hingegen in dem ihnen anvertrauten Amte treu und emfig, fo werden fie für fich und ihre Brüder den Segen Gottes erlangen. Gleicherweise wünscheft bu dir in beiner Rrantheit, daß man beine Ungeduld, beinen Widerspruchsgeift und alle beine Gebrechen mit Sanfmut ertragen und nicht

zu ftreng oder scharf gegen dich versahren möchte. Darum erzeige auch du dich so gegen beinen kranken Mitbruder, damit deine Ungeduld oder deine harten Worte ihm keine neue Vetrüdnis oder Schmerzen verursachen. Denn es spricht der Apostel (Köm. 15, 1.): "Wir Stärkeren müssen die Gebrechlichkeiten der Schwachen tragen und nicht nach unserem Gefallen leben," weil wir etwa selbst stark und gesund, sie aber schwach und krassos sind. — Erweisen wir in dieser Weise unseren Vrüdern die erwähnten Dienste aus wahrer Liebe, so dienen wir ihnen, nach den Worten der heiligen Regel, wie wir selbst im ähnlichen Falle wünsch ten bedient zu werden.

Dhschon man den kranken Brüdern mit aller möglichen Hingebung und Liebe zu dienen schuldig ift, so müssen diese doch wissen, daß sie als wahrhaft arme Religiosen gern mit dem zufrieden sein sollen, was ihrem armen Stande entspricht. Sie sollen also nicht verlangen, wie die Reichen und Mächtigen dieser Welt bedient zu werden, welche nicht den geringsten Mangel oder Entbehrung erleiden wollen. Es muß sich also ein kranker Minderbruder wohl in Acht nehmen, daß er in seiner Arankheit keine zu kostdaren oder überslüssigen Sachen begehre und daß er nicht durch seine Ungeduld und seinen Wielerspruch diesenigen betrübe, welche ihm dienen. Vielmehr soll er als ein wahrhaft armer Minderbruder gern bereit sein, einigen Mangel zu leiden, wie es einem Veken=ner der allerhöchsten Arunt wohl geziemt und ansteht.

Rurzer Inhalt bes sechsten Kapitels.

In biesem Rapitel sind enthalten:

- 1. Zwei Gebote, nämlich:
  - a) das verbietende Gebot, daß die Brüder sich nichts aneignen dürfen;

- b) das gleichgeltende Gebot, daß die Brüder ben Kranten dienen muffen.
- 2. Drei Ermahnungen zum Guten, nämlich:
  - a) daß die Brüder mit Bertrauen das Almosen begeh= ren und fich deffen nicht schämen sollen;
  - b) daß die Brüder in Ewigkeit nichts anderes unter bem Himmel zu haben verlangen sollen, als die allerhöchste Armut, welche sie zu Königen und Erben des Himmelreiches macht;
  - c) daß die Brüder, wo immer sie sich antreffen, sich als Hausgenossen gegen einander betragen, und daß einer dem anderen vertraulich seine Not offenbaren solle.





# Piebentes Kapitel.

Uon der Bufe der fündigen Brüder.

Nachbem ber heilige Vater Franziskus in den vorigen Rapiteln seine Kinder unterwiesen hat, wie sie leben und sich vor den Sünden hüten sollen, giebt er ihnen in diesem Rapitel ein Mittel an die Hand, wie sie sich erheben können, wenn sie doch etwa in Anbetracht der menschlichen Armseligseit in eine schwere Sünde gefallen wären. Er sagt:

"Wenn Brüder auf Anreizung des bösen Feindes tötlich gesündigt hätten, und die Sünde von der Art wäre, daß die Provinzialminister allein, weil es unter den Brüdern so beschlossen ist, davon lossprechen können, so sollen die oben genannten sündigen Brüder verpslichtet sein, ohne Verzug, sobald sie können, zu denselben ihre Buslucht zu nehmen."

Diefe Worte tommen einem Gebote gleich; benn jedes= mal, wenn in der Regel die Worte: "fie find gehalten" vorkommen, haben sie nach der Erklärung Rlemens V. die Rraft eines Gebotes. Deswegen waren nach ber Anficht aller Regelerklärer diejenigen Brüder, welche in eine öffent= liche, ben Provinzialminiftern vorbehaltene Gunde gefallen waren, im Anfange bes Orbens verpflichtet, persönlich zu bem Provinzialminifter zu gehen, um die Lossprechung von ihm zu erlangen. Dies brauchte aber nur zu geschehen bei öffentlichen Sunden und nicht bei geheimen, so groß diese auch sein mochten, wie sich dies klar aus dem Wortlaute ber Regel ergiebt. Denn zunächst waren die Brüder verpflichtet ohne Berzug, sobald sie konnten, zu den Ministern zu geben. Weil aber die Minister nicht allezeit mit dem fündigen Bruder an dem nämlichen Orte weilten, fo hatten die anderen Bruder mit Grund vermuten können, ein Bruder sci in eine schwere Sunde gefallen, wenn sie faben, daß derfelbe jum Provinzial hingehen mußte. biefe Beife hatte ein folder Bruder feine Gunde felbft offen= bar machen und sich der Schande aussetzen muffen, wozu doch niemand verpflichtet ift. Sobann waren im Anfange bes Ordens die Brüder verpflichtet, die vorbehaltene Sünde dem Provinzialminister auch dann zu offenbaren, wenn berselbe nicht Priefter war. Nun ift es aber boch sicher, daß man feine im Geheimen begangenen Gunden nur in der heiligen Beichte einem Priefter offenbaren muß, um von ihm bie fa= framentale Lossprechung zu erlangen. Endlich fagt die Regel: Die Minister follen sich hüten, daß sie nicht gur= nen oder verwirrt werden megen jemandes Gun= ben. Dies pflegt aber nicht bei geheimen Gunden einzutreten, die man in der Beichte erfahrt, sondern meistens nur bei öffentlichen Gunden, welche man des gegebenen Arger= nisses wegen strafen muß.

Aus bem Gesaaten scheint klar hervorzugehen, daß die Brüber fraft ber Regel nicht gehalten find, wegen geheimer Gunden zu ben Provinzialminiftern ihre Buflucht zu nehmen. Doch steht es außer allem Zweifel, daß im Orden auch geheime Gunden vorbehalten werden können, und bag bann die fündigen Brüder nach göttlicher und firchlicher Un= ordnung verpflichtet sind, an den Provinzialminister, oder an einen bevollmächtigten Priefter fich zu wenden, um die Logsprechung zu erlangen. Diese Bollmacht, von den vorbehaltenen Sünden logzusprechen, haben nach allgemein anerkanntem Ordensbrauch (val. Marchant in c. 7. text. 2. tit. un. qu. 1.) außer den Miniftern auch die Gnarbiane und in ihrer Abwesenheit auch die Vikare, sowie die Bräsides. Auch können die genannten Oberen gewöhnlich diese ihre Vollmacht anderen übertragen, gemäß ben Bestimmungen, welche in ben einzelnen Provinzen hierüber getroffen find.

Ich habe gesagt, daß die Brüder im Anfange des Ordens kraft der Regel verpflichtet waren, persönlich zum Provinzialminister zu geheu, wenn sie in eine öffentliche schwere Sünde gesallen waren. Jetzt aber sind die Brüder nicht mehr dazu verbunden, es wäre denn, daß es aufs neue so verordnet würde. Der Grund ist, weil dies Gebot der Regel auf jene Weise beobachtet werden muß, wie es von den Brüdern auf den Kapiteln verordnet wird, und wie es den Ministern nach Gott am ratsamsten erscheint. Da nun gegenwärtig keine derartige Verordnung mehr besteht, wegen öffentlicher Sünden persönlich sich an den Provinzialminister wenden zu müssen, so ist man hierzu auch nicht verpflichtet. Es heißt dann weiter in der Regel:

"Die Minister aber sollen ihnen, wenn sie selbst Priester sind, mit Erbarmen die Busse auflegen."

Das ift eine Ermahnung zum Guten, durch welche fowohl die Oberen, als auch die von den Oberen bevoll= mächtigten Priefter angewiesen werden, ben Bein ber Gerechtigkeit mit dem Dle ber Barmberzigkeit zu vermischen, wenn fie für eine ichwere und vorbehaltene Gunde die Bufe aufzulegen haben. Dann einesteils muffen fie barauf bedacht fein, den buffertigen Bruder, welcher mit aufrichtigem Schmerze seine Sunden beichtet, zu gewinnen; anderseits aber muffen fie auch bafur forgen, daß ber Gifer und die treue Beobachtung der Regel im Orden unversehrt erhalten bleibe. Wenn man nur die Barmbergigkeit allein walten laffen wollte, wurde der schuldige Bruder die Gunde gering anschlagen und dadurch nicht nur sich selbst, sondern auch ben Orden in Schande und Nachteil fturgen. Denn Gott pflegt manchmal eine ganze Gemeinde wegen der Bosheit eines Einzigen zu ftrafen, und die Weltleute verachten leicht wegen des Fehlers eines Ginzigen alle übrigen Brüber, obschon dieselben unschuldig find, indem sie meinen, daß die anderen auch nicht beffer find. Wollte man im Gegenteil nur die Gerchtigkeit walten laffen, fo wurde man den armen Sünder leicht in Gefahr bringen zu verzweifeln, und daburch könnte dann ebenfalls bem Orden Schmach und Schande erwachsen. Darum will ich hier die Worte des heiligen Franziskus anführen, die er an Bruder Elias, den damaligen Generalminister des Ordens, gerichtet hat, und welche also lauten (opusc. p. 1. epist. 8.)\*: Bruder, Gott gebe dir fei=

<sup>\*</sup>Nach P. Bernard Christen, Leben des hl. Franziskus von Assist (S. 217.) ist dieser Brief an Br Petrus von Cattani gerichtet, welchen der hl. Franziskus 1221 zu seinem Generalvikar ernannte. Da einige Brüder sich Berstöße gegen die Regel erlaubten, trat ihnen Petrus ernst und entschieden entgegen und erbat sich vom hl. Franziskus Nat und Beisung, um desto sicherer vorgehen zu können. Auf diese Anfrage hin antwortete der hl. Later eigenhändig mit obigem Schreiben, Anmerkung des Heransgebers.

nen Segen u.f.w. Daran will ich erkennen, ob du Gott ben herrn und mich, seinen und beinen Rnecht, liebst, wenn bein Benehmen gegen die Bruder fo fein wird, daß Rie= mand in der Welt, der zu bir kommt, ohne Barmherzigkeit von bir geht, sollte er auch noch so viel gesündigt haben. Und wenn er auch tausendmal an dich sich wende würde, so follst bu ihn mehr lieben als mich, um ihn zum Buten zu giehen, und Erbarmen mit folden zu haben. Wenn der Bruder aus Schen und Furcht fich nicht getraute, bich um Barmherzigkeit zu bitten, follft bu ihm zusprechen und Mut machen und ihn fragen, ob er Barmberzigkeit wolle, auf daß er fich seiner Sunde erinnere, Dieselbe erkenne und fich zur Buffe wende. Dies follft bu fonderlich gegen die Schwachen üben und es auch den Guardianen kund thun, auf daß sie sich gerade so verhalten und sich entschließen, dies allezeit zu beobachten. Und alle anderen Brüder, welche erfahren, daß ihr Mitbruder gefündigt, sollen ihn nicht verachten, noch viel über ihn sprechen, sondern mit seiner Schwäche Mitleid tragen, indem fie bedenken, daß nicht der Gefunde des Arztes bedarf, sondern der Kranke." Die Beichtväter muffen darum in diesem Bunkte mit großer Um= ficht verfahren. Das Konzil von Trient (sess. 14. c. 8.) ftellt zwar die Bestimmung der Buße ihrem eigenen Ermessen anheim und ermahnt sie, daß sie nicht zu nachsichtig und mild seien und daß fie nicht für große Sünden nur geringe Bußen auflegen. Auf der anderen Seite follen fie aber auch nicht für fleinere Sunden zu schwere Bugen auflegen, da die Buße der Größe der Sünden entsprechen, zu= gleich Strafe und Arznei fein foll.

"Sind sie aber nicht Priester, so sollen sie die Busse durch andere Priester des Ordens, wie sie es nach Gott am besten erachten, auslegen lassen."

Diese Worte hat ber heilige Bater wohl zunächst in feiner großen Demut hierher gesett, indem er, obwohl Beneralminifter und ber von Gott ermählte Stifter bes gangen Dr= bens, fich bennoch der priefterlichen Burbe für unwürdig hielt. Sodann waren auch im Anfang bes Ordens nur wenige Bricfter vorhanden, und darum konnten damals auch Rleriker, ja fogar Laienbrüder zu Oberen eingesett werden. Aber jett, ba die Zahl der Priefter bedeutend größer geworden ift, geziemt es sich nicht mehr, sagt ber heilige Bonaventura (in c. 7.), daß diejenigen, welche keine Briefter find, zu Oberen bestellt werden. Denn weil den Oberen die Sorge für die Seelen der Untergebenen anvertraut ift, ift ce not= wendig, daß fie ihre Schäflein kennen und unterrichten, was boch nur ben Prieftern zufteht. Go hat benn auch bas Generalkapitel von Rom 1625, nach dem Zeugnisse Marchant's (in c. 7. text 2. q. 1. concl. 1.), der bei diesem Rapitel zugegen war, beschloffen, daß nur noch Priefter zu Oberen gewählt werden follen, und diefer Beschluß wurde vom heiligen Kollegium der Karbinäle approbiert. Wenn jedoch in irgend einem Lande, ober wenn beim Beginne einer neuen Reform eine ausreichende Anzahl von Prieftern nicht vorhanden wäre, bann könnten auch Laienbrüder, nach bem Borbilde bes heiligen Didafus, wieder als Obere angeftellt werden, wie dies in den achtziger Jahren des siebenzehnten Jahrhunderts zu Rom im Konvente ber Reformaten thatfächlich der Fall war. Solche Obere hätten aber nur jene Gewalt über ihre Untergebenen, wie fie ein Sansvater über seine Familie hat.

Aus den Worten der Regel: wenn sie aber selbst nicht Priester sind, sollen sie die Buße durch ans dere Priester des Ordens, wie sie es nach Gott am besten erachten, auflegen lassen, scheint zu fols gen, daß die Oberen ihren Untergebenen nicht erlauben dürs fen, außerhalb bes Orbens zu beichten, wenigstens bann nicht, wenn es sich um eine vorbehaltene Sünde handelt. Zum besseren Berständnis ift hier Nachstehenbes zu bemerken:

Erstens, für gewöhnlich ift kein Beichtvater, der nicht dem Orden angehört, besugt, einen Minderbruder Beicht zu hören und ihn von seinen Sünden zu absolvieren. Der Grund davon ist, weil ihm die notwendige Jurisdiktion, d. h. die Vollmacht von seiten des rechtmäßigen Oberen des Beichtskindes mangelt. Und damit nicht etwa jemand irgend welsches Privisegium vorschütze, hat Papst Alemens IV. bestimmt, daß niemand es wagen dürse, die Minderbrüder gegen den Willen ihrer Oberen Beicht zu hören. (cfr. Compend. privil. verb. consess. n. 4.). Außerdem verbot Bonisas VIII. allen Brüdern, außerhalb des Ordens zu beichten; ja auch innerhalb des Ordens dürsten sie nur bei jenen beichten, welche von den rechtmäßigen Oberen die Vollmacht zum Beichthören erlangt haben.

Bweitens, ben Ministern ift es jedoch durch die Regel nicht verboten, einem anderen Priester außerhalb bes Ordens bie Gewalt zu geben, ihre Untergebenen zu absolvieren, auch von den vorbehaltenen Gunden. Diefe Bollmacht durfen fie anderen geben, sagt P. Marchant (sup. q. 2. concl. 1. et 4.), wenn sie es aus wichtigen Grunden für ratsam finden. Der Grund ift, weil die Regel in diesem Rapitel nur von öffentlichen Sünden und von einer öffentlichen Buge fpricht, wie oben erklärt wurde. Für solche Fälle geziemt es sich freilich. daß fie innerhalb des Ordens jum Austrage gebracht werden. Ferner spricht die Regel an jener Stelle nur von folchen Ministern, Die feine Priefter find; mithin gilt Diefe Bor= schrift nicht für jene, welche Priester sind. Ja selbst, wenn die Regel von allen Ministern ohne Unterschied reden würde, fo könnte man boch nicht von einem wirklichen Regelgebote fprechen, indem Papft Alemens V. bei feiner Aufzählung

sämtlicher Regelgebote hiervon gar keine Erwähnung thut, wie Corduba bemerkt (in c. 77. q. 3.).

Ich habe gesagt, daß die Minister auch anderen Priestern außerhalb des Ordens die Bollmacht geben dürsen, ihre Untergebenen, selbst von den vorbehaltenen Sünden zu absolvieren, wenn sie dies aus wichtigen Gründen zu absolvieren, wenn sie dies aus wichtigen Gründen für ratsam finden. Daraus folgt zunächst, daß die Guardiäne diese Gewalt nicht haben. Denn weil sie nicht einmal innerhalb des Ordens Beichtväter einsehen können, so können sie noch viel weniger einem Priester außerhalb des Ordens die Bollmacht zum Beichthören der Brüder geben. Ferner muß ein wichtiger Grund hierfür vorhanden sein; denn sonst würde oftmals großes Ürgernis daraus entstehen. Ein wichtiger Grund ist aber dann vorhanden, wenn das Seelenheil irgend eines Bruders es erheischt, einem auswärztigen Beichtvater diese Bollmacht zu geben.

Diese Lehre steht nicht im Widerspruch mit dem erswähnten Dekrete des Papstes Bonifaz VIII., welches verbietet, ohne zwingenden Grund einem Priester außerhalb des Ordens zu beichten. Denn aus dem Zusaße "wie es der Regelund den Statuten entspricht," welchen der Papst gesmacht hat, geht zur Genüge hervor, daß er dieses nur für den Fall verboten hat, wenn die Brüder vorher keine Erlaubnis von ihren Oberen dazu erhalten haben.

"Sie haben sich aber zu hüten, daß sie nicht zürnen oder verwirrt werden wegen jemandes Sünden, weil Born und Unwillen in ihnen selbst und anderen die Liebe hindern."

Dies ist eine Abmahnung vom Bösen, und der heilige Bater will mit diesen Worten allen Oberen und Beichtvätern

ans Berg legen, daß fie fich nicht erzürnen follen über einen Bruder, der in eine offenbare Todsünde gefallen ift, ober Argernis gegeben hat, sowie auch, daß fie fich nicht entsetzen wegen ber Größe ber begangenen Sünde. Denn, sagt unser heilige Bater, Born und Unwillen verhindern in ihnen felbft und in anderen die Liebe. In ihnen felbft wird die Liebe verhindert, weil der Dbere baburch Gott beleidigt, und in anderen, weil ber Born des Vorgesetzten die armen Untergebenen verwirrt und fleinmutig macht, so daß sie es hernach bereuen, sich an einen fo zornigen und aufgeregten Oberen gewandt ju haben. Deswegen bemerkt der heilige Bonaventura, daß fie fich gegen ihre Untergebenen, welche gefündigt haben, nicht gehäffig ober rauh benehmen follen, nach dem Beispiele Chrifti, von welchem man nirgends im ganzen heiligen Evangelium lieft, bag er jemals einen Gunder, ber ihn um Berzeihung gebeten, von sich gestoßen oder mit bosen Worten angeredet habe, wenn feine Sunde noch fo groß gewesen. Gegenteil hat er alle Sunder ftets mit Liebe und Sanftmut aufgenommen und behandelt.

Wie oben bereits bemerkt wurde, wird in diesem Kapitel allerdings nur verlangt, daß man wegen einer öffentlichen schweren Sünde zum Provinzialminister gehen müsse, um die Lossprechung zu erlangen. Doch steht es außer allem Zweisel, daß auch geheime Todsünden vorbehalten werden können. Wenn dies von seiten der höheren Ordensoberen geschieht, dann sind die Brüder auch verpssichtet, zu den Oberen, oder zu solchen Priestern, welche die notwendige Vollmacht haben, ihre Zuslucht zu nehmen, um von ihnen die Absolution zu erlangen. Um die Sache noch klarer zu machen, will ich hier das darauf bezügliche Dekret Klemens VIII. ansühren.

Dekret des Papstes Klemens VIII. den Borbehalt der Sünden betreffend.

Nachdem ber heilige Vater es schon lange und sorgfältig erwogen und aus Thatsachen in Erfahrung gebracht hat, daß die Reservation (Vorbehaltung) verschiedener schwerer Sünden für die Ordenspersonen bei manchen Schwachen, die sich fürchten ihr Gemiffen den Oberen zu entdecken, eine Gefahr der ewigen Berbammnis wegen Berzweiflung an ber göttlichen Gnabe verursachen könnte, so hat Seine Beiligkeit, um solchem Übel und Nachteil vorzubeugen, verordnet und beschlossen, daß tein Ordensobere sich die Absolution irgend einer Sunde vorbehalten darf, mit Ausnahme berjenigen Gunden, welche hier im Nachstehenden verzeichnet find, und zwar entweder aller, oder einiger bavon, wie fie es zum Ruten ber Untergebenen für ersprießlich erachten werden ..... (Run folgt die Aufzählung der elf Fälle, welche vorbehalten werben können.) Wofern es aber nütlich und ratfam erscheinen follte, außerbem noch irgend eine andere schwere Sunde vorzubehalten, um badurch eine treuere Beobachtung ber Regel sowie eine größere Reinheit des Gewissens zu erzielen, so foll dies nur nach reiflicher Überlegung und mit Buftimmung des Generalkapitels für den gangen Orben, ober bes Brovin= zialkavitels für die ganze Proving geschehen.

Es soll auch den Vorgesetzten nicht erlaubt sein, die Beichten ihrer Untergebenen zu hören, es wäre denn, daß die letzteren eine vorbehaltene Sünde begangen hätten, oder aus freien Stücken bei ihnen zu beichten verlangten. Ferner sollen die Oberen in allen Klöstern je nach der Anzahl der Untergebenen zwei oder drei oder noch mehrere gelehrte, verständige und liebreiche Beichtväter bestimmen, welche die Untergebenen von den nicht vorbehaltenen Sünden losspreschen. Diesen sollen sie auch die Vollmacht geben von den reservierten Sünden loszusprechen, wenn es der Beichtvater im

einzelnen Kalle für notwendig erachten follte.

Die Oberen während ihrer Amtsführung, sowie jene Beichtväter, die später zu Oberen gemacht werden, müssen sich mit allem Fleiße hüten, daß sie bei der äußeren Leitung der Untergebenen sich nicht jener Renntnis bedienen, die sie aus der Beichte haben. Doch ist es den Oberen erlaubt, aus triftigen Gründen auch für Sünden, die nicht vorbehalten sind schwere Bußen zu bestimmen, welche dann die Beichtväter im Beichtstuhle aufzulegen verpflichtet sind, um auf diese Weise die Untergebenen von jenen Sünden abzuhalten.

Diese Bestimmungen werden allen Ordensoberen zur Besobachtung anbesohlen, ungeachtet aller etwaiger in Generals oder Provinzialkapiteln verordneten und durch Päpstliche Auktorität bekräftigten Dekrete, Satzungen, Privilegien, Gewohnheiten u.s.w., welche diesem unseren Dekrete entgegen sind.

Gegeben zu Rom, ben 26. Mai 1593.

Zum besseren Verständnis bieses Dekretes sollen nach= stehende drei Fragen aufgestellt und beantwortet werden.

# Erfte Frage.

### Wer hat im Orden der Minderbruder die Gewalt Sunden vorzubehalten?

Das Konzil von Trient (sess. 14. c. 7.) spricht an der Stelle, wo es von der Reservation gewisser Sünden handelt, folgendermaßen: Unsere heiligen Bäter haben es zur Wohlsahrt des christlichen Volkes für gut und ratsam befunden, daß einzelne sehr große und schwere Sünden nicht von einem seden, sondern nur von den obersten Priestern sollen vergeben werden können... Und ohne Zweisel dürsen die Bischöse in ihren Sprengeln u.s.w." — Aus diesen Worten ergiebt sich, daß der Generalminister im ganzen Orden und die Provinziäle in ihren Provinzen kraft ihres

Amtes sich gewisse Sünden vorbehalten oder reservieren dürsen. Der Grund ist, weil diese Oberen die nämliche Gewalt über ihre Untergebenen haben, wie die Bischöfe über die ihrigen. Den Guardiänen jedoch ist es nicht gestattet, sich einige Sünden vorzubehalten, obschon sie ebensalls Prälaten sind, da ihnen diese Gewalt auf dem Generalkapitel zu Assistim Jahre 1526 genommen wurde. Nachdem ich dies vorausgeschickt, gebe ich zur Antwort:

Die General- und Provinzialminister dürfen aus eigener Machtvollkommenheit nur jene Sünsben vorbehalten, die in dem Dekret Alemens VIII. ausdrücklich angeführt sind. Andere große Sünsben darf der General für den Orden und der Provinzial für seine Provinz nur mit Zustimsmung des Generals, beziehungsweise Provizialskapitels vorbehalten. Dies ergiebt sich aus dem Wortlaute des angeführten Dekretes.

Das Gesagte ftimmt auch mit ber Regel überein, ba dieselbe von solchen Sünden spricht, von denen die Provinzialminister allein lossprechen können, weil es unter ben Brübern fo beschloffen ift. Hierdurch wird also gu verstehen gegeben, daß die Brüder zusammenkommen und beschließen muffen, welche Gunden vorbehalten werden follen und wie dies zu geschehen hat. Das kann aber nirgends beffer geschehen, als auf dem Generalkapitel für den ganzen Orden und auf dem Provinzialkapitel für die Proving. Und obschon die genannten Oberen im Verein mit dem Rapitel bie Gewalt haben, fich einige Gunden vorzubehalten, fo gilt bas nur von schweren Sünden, wie fich dies aus dem oben angeführten Defrete ergiebt, sowie aus bem Wortlaute ber Regel, welche fagt: Bofern jemand von den Brüdern auf Unreizung des bofen Feindes totlich gefün= bigt hatte. Deswegen durfen die Oberen nicht leichthin

beliebige Sünden sich vorbehalten, sondern nur jene, welche bem Orden zur großen Schmach und zum schweren Nachteil, ober den Seclen zum großen Verderben gereichen. Überdies soll es, ben Worten des genannten Papstes zusolge, nur nach reiflicher und sorgfältiger Überlegung geschehen.

Jene Worte aber in dem angeführten Dekrete, daß es ben Oberen (worunter auch die Guardiäne verstanden wers den) erlaubt ist, auch für nicht vorbehaltene Sünden schwere Bußen zu bestimmen, welche die Beichtväter dann auflegen müssen, beziehen sich nur auf heimliche Bußen, welche im Verborgenen erfüllt werden können. Wollte man sie auch auf öffentliche Bußen ausdehnen, so würde dies gegen das Beichtgeheimnis verstoßen, welches streng gewahrt werden muß.

# 3weite Frage.

### Welche Sünden find im Orden jeht vorbehalten ?

Vorbemerkung. Obschon die Theologen darüber disputieren, ob ein Prälat auch läßliche Sünden sich vorbeshalten könne, so steht es doch außer allem Zweisel, daß die Ordensoberen nur schwere Sünden vorbehalten können. Dies ergiebt sich aus folgenden Worten des Dekretes von Klemens VIII.: wo fern man es für nüglich und ratsam erachten würde, irgend eine andere große Sünde zu reservieren u.s.w. Unter dem Ausdruck große Sünden werden ohne Zweisel nur Todsünden verstanden.

Um wirklich eine vorbehaltene Sünde begangen zu haben, genügt es nicht, daß man zweiselt, ob die begangene Sünde eine schwere oder läßliche sei, sondern es muß sicher und zweiselloß seststehen, daß es eine wirkliche Todsünde gewesen ist, wie Portel lehrt (in expos. casuum reserv. prælud. 4. concl. 1.). Ferner muß die schwere Sünde auch äußerlich und im Werke begangen sein, und endlich

muß genau jene Bosheit vorliegen, welche durch den Wortlaut der Reservation bezeichnet wird. Wenn z. B. der Totschlag reserviert ist, so genügt hierfür nicht der bloße Wille oder die Zustimmung zu demselben, ja selbst nicht der Versuch zum Totschlag, wie das Abseuern einer Bistole auf einen anderen, ohne ihn zu tressen. Die genannten Handslungen sind freilich schwer sündhaft, aber doch teine vorbeshaltene Sünde, weil eben der Totschlag nicht wirklich vollsbracht wurde. Darum muß man ganz genau die Worte beachten, durch welche eine schwere Sünde vorbehalten wird.

Damit nun jederman eine genaue Kenntnis jener Sünden erhalte, die gegenwärtig im Orden vorbehalten find, will ich dieselben hier anführen und kurz erklären. Es lautet also die Antwort auf die vorliegende Frage:

Im Orden sind gegenwärtig folgende neun Fälle durch unsere Generalkonstitutionen (n.316.) vorbehalten:

- 1. Apostasie vom Orden.
- 2. Sigentum gegen bas Gelübbe ber Armut, insoweit es eine Tobsünde ift, sowie Diebstahl von Sachen bes Konventes in einem Betrage, ber eine schwere Sünde ausmacht.
- 3. Totschlag, Berwundung ober heftiges Schlagen irgend einer Berson.
- 4. Falscher Eidschwur vor einem Gerichte des Ordens.
- 5. Fälschung ber Handschrift ober bes Siegels ber Oberen.
- 6. Böswilliges Unterschlagen, Verzögern und Öffnen der Briefe von Oberen an Untergebene oder von Untergebenen an Obere.
- 7. Die Sünde des Fleisches, in ihrer Art vollständig begangen, entweder mit sich selbst, oder mit anderen.
- 8. Hartnäckiger Ungehorsam, wenn nämlich jemand nach einer dreimaligen Ermahnung, die in entsprechenden

Zwischenräumen wiederholt wurde, im Ungehorsam verharrt.

9. Die Anfertigung, Beforgung, Veröffentlichung einer Schmähschrift, oder die Veranlassung und Rat zum Verfassen einer solchen; ebenso die außerhalb des Ordens gemachte Mitteilung von Dingen, die den Orden in üblen Auf bringen.

# Kurze Auslegung dieser vorbehaltenen Sünden.

Erfte vorbehaltene Sünde.

### - Apoftafie vom Orden.

Unter Apostasie versteht man das Verlassen des Ordens ohne Erlaubnis und auf ungesetmäßige Weise, in der Absicht, nicht wieder zurückzukehren, mag man hierbei das Ordenskleid ablegen oder beibehalten. Gin Zweifaches wird also erforbert: Erstens, bas Berlassen bes Orbens muß ein unerlaubtes ober geset widriges fein. Denn nach dem kanonischen Rechte ist es den Religiosen unter gewissen Bedingungen geftattet ihren Orden zu verlaffen, um zu einem anderen überzugehen. Ob dies auch bei unserem Orben ftatthaft ift, wurde bereits früher bei Erklärung bes zweiten Kapitels erörtert. Zweitens, das Verlassen bes Dr= bens muß geschehen mit der Absicht, nicht mehr in benfelben gurückzukehren. Obicon alfo unfere Generalkonftitutionen (n. 87.) unter Strafe ber Exfommunikation ben Brüdern verbieten, wider ben Willen des Oberen bas Kloster zu verlassen, auch unter dem Borwande, daß sie zu höheren Oberen geben wollen, so ware ein solches Fortgeben wohl eine schwere, aber feine vorbehaltene Gunde. mofern man nicht dabei die Absicht hätte, den Orden wirklich zu verlassen. So lehren Portel (verb. Apostata), Marchant (sup. dub. 2.) und mehrere andere. Wenn aber jemand ohne Erlaubnis fortgeht, mit der Absicht nicht mehr zurückzukehren, dann aber draußen seine Absicht ändert und nach kurzer Zeit wieder zurücksommt, so begeht er doch eine vorbehaltene Sünde. Denn weder das Dekret Klemens VIII., noch unsere Statuten machen einen Unterschied, ob jemand längere, oder nur kurze Zeit ausbleibt, oder ob er hernach seine Meinung ändert, oder nicht. Das Gleiche gilt dann, wenn jemand anfänglich sortgeht mit der Absicht, wieder zurückzukehren, hernach aber seine Meinung ändert und nicht mehr zurücksehren will. Sobald nämlich einer nach diesem Entschlusse handelt, begeht er die vorbehaltene Sünde der Apostasie; denn zu derselben gehört das Verlassen des Ordens mit der Absicht nicht mehr zurückzukehren, was in diesem Falle wirklich vorliegt.

#### Zweite vorbehaltene Sünde.

Eigentum gegen das Gelübde der Armut, insoweit es eine Todsünde ist, sowie Diebstahl von Sachen des Konventes, in einem Betrage, der eine schwere Sünde ausmacht.

Unter der Sünde des Eigentums wird das Annehmen, Behalten, Weggeben oder Verbrauchen einer Sache von bedeutendem Werte verstanden gegen den Willen des Oberen, auch wenn es mit Zustimmung des Gebers geschehen sollte. Das Nähere hierüber, wann nämlich derartiges gegen den Willen des Oberen geschieht, wurde bereits im sechsten Kapitel erklärt, woselbst auch angegeben wurde, wie hoch der Wert einer Sache sein müsse, um eine Todsünde auszumachen. Da aber die Ansichten der Theologen hierüber auseinander gehen, so wäre zu wünschen, daß auf irgend einem Kapitel genau bestimmt würde, welchen Wert eine Sache haben müsse,

bamit ihre unerlaubte Aneignung zu einer Todfünde wird. Unter Diebstahl von Sachen bes Konventes wird hier verstanden das heimliche Wegnehmen irgend einer bebeutenden Sache, die zum Gebrauche ber Rommunität beftimmt ift, sei es, um fie für sich selbst zu gebrauchen, ober fie einem anderen gegen ben Willen bes Oberen zu geben. Solche Sachen find 3. B. Bücher aus ber Bibliothet, Tuch aus der Schneiderei, Gerätschaften aus bem Garten ober aus einer anderen Werkstatt. Ferner das Wegnehmen einer Sache, welche einem Bruder ju feinem besonderen Gebrauche gegeben wurde, wie Rleider, Bücher, Manustripte, Predigten u.f.w. Ebenso das Fortnehmen einer Sache, welche bem Konvente gehört, aber noch feinem einzelnen Bruder gum Gebrauche angewiesen wurde in der Absicht, um diese Sache bann außerhalb des Rlofters den Weltleuten ohne Erlaubnis ju verschenken. Auf diesen Bunkt muffen jene wohl achten, die freigebig ben Weltleuten Sachen aus bem Garten ober aus ber Rüche u.f.w. hergeben, um fich dieselben zu Freunden zu machen oder andere Dienstleiftungen bafür von ihnen zu erlangen. Falls bie Sache einen bedeutenden Wert hat und die Brüder dieselbe ohne Erlaubnis der Oberen verschenken, begehen sie badurch eine vorbehaltene Sunde, auch wenn ihnen die Sorge für biefe Dinge von ben Oberen übertragen murbe.

Welchen Wert die Sache haben müsse, wenn von einer Tobsünde die Rede sein soll, ist ebenfalls beim sechsten Regelkapitel angegeben worden. Nach der Lehre des P. Marchant (sup. dub. 11.) wäre hier noch zu bemerken:

Erstens, bei Eß= und Trinkwaren, welche bem Kon= vente gegeben wurden, ist eine bebeutend größere Menge zu einer schweren Sünde erforderlich, als bei anderen Gegenständen, namentlich wenn ein Religiose dieselben zu seinem eigenen Gebrauche nimmt. P. Luengo (in c. 7. controv. 20.

sect. 2. n. 33.) stimmt dieser Ansicht jedoch nur dann bei , wenn der Konvent solche Sachen im Überfluß hat und also die Kommunität hierdurch keinen merklichen Nachteil erleidet.

Zweitens, wie der Diebstahl der Kinder und Hausgenossen, hauptsächlich wo es sich um Es- und Trinkwaren
handelt, in der Regel nicht sehr hoch angeschlagen wird
und die Eltern eigentlich mehr über das heim liche Fortnehmen ungehalten sind, als über den Verlust der Sache selbst, so
müssen auch jene Brüder, die dergleichen Sachen sortnehmen,
von den Beichtvätern milder beurteilt werden, und man muß
sich vorher wohl überzeugen, ob wirklich eine vorbehaltene
Sünde begangen wurde. Es müssen also solche Brüder
wohl ernstlich zurechtgewiesen und auf die Sünde des Diebstahls und Eigentums ausmerksam gemacht werden, damit
der Orden keinen Schaden erleibe, aber anderseits darf auch
ber Pönitent nicht härter behandelt werden, als er verdient hat.

Bei der Sünde des Diebstahls kann man sich außerbem noch leicht gegen die Liebe verfehlen, wenn man nämlich schuld ist, daß ein anderer Bruder fälschlich in den Verdacht kommt, etwas fortgenommen zu haben.

#### Dritte vorbehaltene Sünde.

## Totfchlag, Verwundung oder heftiges Schlagen irgend einer Perfan.

Totschlag wird dann begangen, wenn man jemand vorsätzlich und unerlaubter Weise das Leben nimmt. Der Totschlag muß also geschehen. Erstens, aus freiem Wilsen und mit Absicht; denn wosern man jemand durch Zufall ums Leben brächte, oder durch einen Unglücksfall und ohne Absicht, 3. B. in einem Anfall von Tobsucht, Geistesstörung, Trunkenheit, im Schlaf u.s.w., so würde man keine vorbehaltene Sünde begehen. Zweitens unerlaubs

ter ober ungerechter Weise. Wenn darum jemand seinen Angreiser, der ihm nach dem Leben strebt, töten würse, um sich selbst zu retten, da es ihm auf eine andere Weise z. B. durch Flucht, oder durch Hilferuse nicht möglich ist dem Tode zu entgehen, so würde er auch keine vorbehaltene Sünde begehen.

Unter Verwundung versteht man die absichtliche schwere Verletzung seiner selbst oder eines anderen, welche den Gebrauch einzelner Gliedmaßen unmöglich macht, mag dies nun mit einem Messer, Säbel, Hammer oder einem anderen Werkzeuge geschehen. Darum genügt es zu einer vorbehaltenen Sünde nicht, jemand nur eine kleine Wunde beigebracht zu haben, obschon dies manchmal, je nach den Umständen, eine Todsünde sein kann.

Was das Schlagen einer Person angeht, so muß dasselbe ein heftiges sein, wenn die Sünde eine vorbeshaltene sein soll. Wann ein Schlag ein heftiger zu nennen ist, muß beurteilt werden erstens nach der Beschaffenheit des Schlages selbst, wenn nämlich durch denselben ein schwezer körperlicher Schaden zugefügt wird, z. B. starker Blutwerlust, Verstümmelung eines Gliedes und dgl.; zweitens nach der Beschaffenheit der Person, welche geschlagen wird. Denn ein Schlag, der einem Prälaten, z. B. einem Bischof, Abt, General, Provinzial oder Guardian gegeben wird, muß viel höher angerechnet werden wegen der Beleidisgung und des Ärgernisses, welches man dadurch giebt, wähzend das Schlagen einer gewöhnlichen Person viel geringer geachtet wird, wie dies Innozens III. erklärt hat (in c. Cum illorum).

Vierte vorbehaltene Sünde.

Jalfcher Gidfchwur vor einem Gerichte des Ordens.

Dieser Fall tritt ein, wenn ein Ordensmann, der von

seinem zuständigen Richter auf gesehmäßige Weise befragt und zu einer eidlichen Aussage aufgefordert wird, diese seine Aussage mit einem falschen Gide bekräftigt. Hieraus ergiebt sich:

Erstens, ein Religiose, der einen falschen Sid schwört, aber nicht vor seinem zuständigen Richter im Orden, begeht keine vorbehaltene Sünde, obschon er schwer sündigt.

Zweitens, ebenso begeht berjenige Religiose keine vorbeshaltene Sünde, der zwar vor seinem zuständigen Richter, aber auf eine und erechtigte Anfrage hin einen falschen Sid ablegt. Wie und wann jemand auf rechtmäßige Weise von seinem Oberen befragt wird und folglich verpflichtet ist, die Wahrheit offen zu bekennen, kann man bei den Theologen ersehen, insbesondere bei Lessius (1. 2. c. 3. dub. 3.), Hering (p. 3. tr. 3. d. 6. q. 4.) und noch einigen anderen

### Fünfte vorbehaltene Sünde.

## Jälfdung der handschrift oder des Siegels der Oberen.

Hierunter wird verstanden die betrügerische Nachahmung oder mißbräuchliche Benutzung der Handschrift, beziehungseweise des Amtssiegels eines Ordensoberen in der Absicht, um jemand dadurch einen beträchtlichen Schaden zuzufügen. Unter den Ordensoberen versteht man hier den General- und Provinzialminister, Kommissarius, Guardian, Vikar u.s.w.

Wenn jedoch ein Bruder die Handschrift oder das Siegel eines Oberen nachbilden würde, bloß um seine Aunstfertigkeit zu zeigen, oder aus Übermut, um einen Scherz zu machen, ohne die Absicht und auch ohne Gefahr, jemand dadurch einen Schaden zuzufügen, so würde er keine vorbehaltene Sünde begehen. Das Gleiche gilt dann, wenn jemand seine eigenen Briefe mit dem Siegel des Oberen versehen würde, bloß in der Absicht, damit dieselben desto sicherer an den Adressaten gelangen möchten. Der Grund ist, weil hierbei

kein Betrug und keine Absicht, jemanden zu schädigen vorshanden ist.

Sechste vorbehaltene Sünde.

Böswilliges Unterschlagen, Perzögern und Eröffuen der Briefe von Oberen an Untergebene oder von Untergebenen an Obere.

Um fich dieser vorbehaltenen Sunde schuldig zu machen ift es notwendig, daß man mit Wiffen und Willen und in boshafter Beife beftimmte Briefe unterfchlägt, gurudhält und aufbricht, so daß dadurch jene Bersonen, welche den Brief geschrieben haben ober ihn erhalten follen, einen großen Nachteil erleiden, oder daß wenigstens die Absicht vorhanden war, ihnen beträchtlichen Schaden zuzufügen, auch wenn in der That derselbe nicht eingetreten wäre. Es handelt sich aber bei biesem Falle nur um Briefe von Oberen an Untergebene, oder von Untergebenen an Obere, also nur um jene brieflichen Mitteilungen, welche bie Oberen unseres Ordens an ihre eigenen Untergebenen. ober die Untergebenen im Orden an ihre eigentlichen Oberen richten, so daß also bas boshafte Unterschlagen ober Öffnen anderer Briefe wohl je nach den Umständen schwer sündhaft sein kann, aber keine vorbehaltene Gunde wird.

Aus dem Gesagten ergiebt sich, daß es ebenfalls keine vorbehaltene Sünde ift, wenn ein Bruder aus Unachtsamkeit und ohne es zu beabsichtigen Briefe zurückhält oder aufbricht; ebenso wenn man nicht weiß, daß der Brief von einem Oberen oder an einen Oberen ist. Ferner, wenn dies aus blosker Nachläßigkeit geschehen ift und ohne böse Absicht. Dessgleichen, wenn hieraus kein großer Nachteil entsteht, oder wenn man einen etwaigen Schaden verhindert, z. B. wenn jemand das Glückwunschschreiben eines Mitbruders an den Oberen etwas zurückhält, damit sein eigenes eher ankommen

möchte. Dasselbe gilt auch bann, wenn man volle Gewiß= heit hat, daß das Schreiben von gar keiner Bedeutung und Wichtigkeit ist. Man begeht ferner keine vorbehaltene Sünde, wenn man nur die äußere Umhüllung oder das Convert eines Briefes aufmacht, die Schrift aber geschlossen läßt, (z. B. um noch etwas hineinzulegen). Etwas anderes wäre es, sagt P. Marchant (sup. dub. 7.), wenn hiedurch das Siegel zerstört oder abgerissen würde, sodaß man nicht mehr erkennen könnte, daß der Brief vom Oberen ist, oder wenn infolge dessen der Brief eine Zeitlang aufgehalten oder uns bestellt liegen bleiben könnte.

Was das Eröffnen der Briefe anbetrifft, so gehen die Ansichten der Regelerklärer in diesem Bunkte weit auseinander. Einige meinen, daß ichon das bloge Eröffnen des Briefes oder Aufbrechen des Siegels, ohne daß man den Brief lieft, eine vorbehaltene Sünde ift. Diefer Ansicht ftimmt auch Marchant bei, aber nur bann, wenn durch ein folches Öffnen einem anderen die Möglichkeit geboten wird, ben Brief zu lesen, oder wenn man dadurch Ursache wäre, baß die Briefe zum großen Nachteile eines anderen gelesen würden. Ja, einige haben sogar gemeint, daß es eine vor= behaltene Sünde sei, diese Briefe aus Mutwillen oder Leichtfinn zu lesen, bevor sie noch zugemacht wurden, oder nachdem fie vom Empfänger aufgemacht worden find. Andere wieberum find ber Ansicht, daß es eine vorbehaltene Gunde sei, berartige Briefe zu lesen, auch wenn man fie nicht öffnet und das Siegel unverlett bleibt. Weil aber hier ausbrücklich bas Wort "Eröffnen" gebraucht wird, und weil es fich bei der Reservation um eine sogenannte res odiosa han= belt, wie alle Theologen lehren, so muß man das Wort Er= öffnen hier im strengen Sinne und in feiner eigentlichen, buchstäblichen Bedeutung nehmen. Deswegen ift es meine Aussicht, bak zu dieser Sunde erfordert wird ein eigentliches

Öffnen des Briefes, beziehungsweise das Erbrechen und Abstrennen des Siegels, womit der Brief verschlossen war, und zusgleich das Lesen desselben. Diese Sünde wird aber auch dann begangen, wenn man hernach in geschickter Weise den Brief wiederum so schließt, daß man das Eröffnen desselben nicht bemerken kann, und ihn an seinen Bestimmungsort abschickt. Der Grund ist, weil dies doch ein eigentliches Öffnen des Briefes ist, und das Verbot zu dem Zweck gegeben wurde, damit der Brief nicht gelesen werden könne.

Siebente vorbehaltene Sünde.

Pie Sünde des Fleisches, in ihrer Art vollständig begangen, ent= weder mit fich selbst oder mit anderen.

Zwei Klassen von Fleischessünden fallen also unter die Reservation, nämlich die Sünden mit sich selbst und die Sünden mit anderen.

Die Sünde mit sich selbst, insofern sie in ihrer Art vollständig begangen wird, nennt man Selbstbesleckung. Soll diese reserviert sein, dann muß sie erstens eine freiwillige, und zweitens eine durch äußere sündhafte Handlungen hersvorgerusene Besleckung sein. Entsteht eine Besleckung im Schlase aus natürlichen Ursachen, oder wird sie durch notswendige, ohne böse Absicht verrichtete Handlungen veranlaßt, so macht man sich dadurch keiner vorbehaltenen Sünde schulsdig, wenn man auch nachher Wohlgefallen an derselben emspfinden und seine Zustimmung dazu geben sollte und infolge dessen sicht durch äußere Handlungen, sondern bloß durch sündhafte Gedanken hervorgerusen wird. Man begeht dann wohl eine schwere, aber noch keine vorbehaltene Sünde.

Bei der Sünde mit anderen kommt hier in Betracht die fornicatio, sodomia, adulterium und bestialitas, je

nachdem die vollständige Sünde mit Personen des anderen ober des gleichen Geschlechtes, oder mit Verheirateten, ober gar mit unvernünftigen Tieren begangen wird.

Jedoch ift bei allen diesen Sünden zu merken, daß sie in der That und vollständig begangen sein müssen, um als vorbehaltene Sünden zu gelten; der bloße Versuch zu denselsben ift nicht reserviert.

### Achte vorbehaltene Sünde.

Hartnäckiger Ungehorsam, wenn nämlich jemand nach einer dreimaligen Ermahnung vom Oberen, die in entsprechenden Iwischenkammen wiederholt wurde, im Ungehorsam verharrt.

Damit der Ungehorsam eine vorbehaltene Sünde auße mache, muß erstens eine dreimalige Ermahnung vom Oberen und zwar in entsprechenden Zwischenräumen voraußgehen, und zweitens muß der Ungehorsam eine längere Zeit andausern; denn sonst kann man nicht von einem hartnäckigen Ungehorsam sprechen. Die Zwischenzeit zwischen den einzelnen Ermahnungen muß wenigstens einige Stunden betragen, das mit der Untergedene zu gehöriger Überlegung kommen könne. (cfr. Kazenderger c. 7. ad hunc cas.) Die alten Generalstuten haben für die Dauer des Ungehorsams einen Zeitzaum von vierundzwanzig Stunden seitzeseit; jedoch ist diese Zeitbestimmung in die neuen Konstitutionen nicht aufgenomemen.

#### Neunte vorbehaltene Sünde.

Pie Anfertigung, Besorgung, Peröffentlichung einer Schmähschrift, oder die Veranlassung und Kat zum Verfassen einer solchen; ebenso die angerhalb des Ordens gemachte Mitteilung von Dingen, welche den Orden in üblen Ruf bringen.

Alle eben angeführten Sandlungen gegen die Ehre bes Nächsten, sowie bes Orbens unterliegen ber Reservation, jo baß man burch jede einzelne berfelben eine vorbehaltene Sunde begeht, wofern es fich um eine ichwer fündhafte Berläumdung ober Chrabschneibung bes Ordens in der angegebenen Art handelt. Hierbei kommt es nicht in Betracht, ob ber Verfasser einer Schmähschrift seinen Namen angiebt, ober nicht; und ebensowenig, ob die Schrift fogleich, ober erft später publiziert werden soll, wenn nur die Absicht vorhanden war, fie wirklich verröffentlichen zu wollen. Denn die Bosheit dieser Sünde besteht darin, daß man jemand ein Bergeben fälschlich andichtet, oder daß man ein wirkliches, aber geheimes Bergeben unberechtigter Beise befannt macht. (cf. De Ameno, de delict. et pæn. tit. 5. § 5. n. 3, 17, 24.). Es machen sich also im einzelnen biefer vorbehaltenen Sünde schuldig zunächst die wirklichen Verfasser einer Schmähschrift, wenn sie auch eine andere Berson vorschieben sollten; ferner die Helfer, Anstifter und Ratgeber hierzu, sowie endlich diejenigen, die eine solche Schmähschrift boswilliger Weise an die Öffentlichkeit bringen, sei es inner= halb, sei es außerhalb bes Orbens. In Bezug auf ben letteren Punkt ift zu merken, daß auch die Mitteilung von wahren, aber ben Orden in Berruf bringenden Vorkommnissen, die man außerhalb des Ordens macht, der Reservation unterlieat.

Außer der Reservation bestimmen die Generalkonstistutionen (n. 336.), daß ein Priester, der eine Schmähschrift verfaßt, oder in irgend einer Zeitung einen Artikel verössentslicht, welcher dem Orden zur Schmach gereicht, während einer vom Provinzial näher zu bestimmenden Zeit suspendiert werden soll. Wenn aber ein Laienbruder oder Aleriker berartiges thut, so soll ihm eine Zeitlang die heilige Kommunion entzogen werden.

## Dritte Frage.

#### Wer kann von den vorbehaltenen Sünden abfolvieren?

Die Vollmacht, von den in unserm Orden vorbehaltenen Sünden loszusprechen, haben fraft ihres Amtes: ber Generalminister für den gangen Orden, der Kommissarius für seinen Begirk, und die Provingiale für die Brüder ihrer Provinzen, sowie die Rustoden für die Untergebenen ihrer selbständigen Ruftodien. Die genannten Oberen können Diese ihre Bollmacht auch anderen Beichtvätern übertragen. Die Guardiane und die Prafides hingegen, sowie die Bifare zur Zeit der Abwesenheit der Guardiäne haben nach gegen= wärtigem Recht wohl auch die erwähnte Vollmacht, jedoch nicht fraft ihres Amtes, sondern weil ihnen dieselbe nach allgemein anerkanntem Brauch ein für allemal von seiten bes Orbens übertragen ist. Lgl. Marchant (in c. 7. text. 2. q. 1. concl. 2). Auch den Magistern der jüngeren Brüder, sowie einzelnen anderen Beichtvätern des Ordens pflegt die gleiche Bollmacht gemeiniglich erteilt zu werden, und die Generalkonstitutionen (n. 315.) schreiben den Provinzialminiftern vor, dafür Sorge zu tragen, daß in einem jeden Hause eine hinreichende Un= zahl von Beichtvätern mit diefer Bollmacht ausgeruftet werde. In dieser Sinsicht muß man sich also an jene Bestimmungen halten, die in einer jeden Provinz Geltung haben.

Wofern es also geschehen sollte, daß jemand auf Anreizung des bösen Feindes in eine solche vorbehaltene Sünde fiele, (wovor uns aber Gott behüten möge), so ist er verpflichtet, zum Provinzialminister, oder zu einem anderen Beichtvater, welcher die erforderliche Vollmacht besitzt, seine Zuflucht zu nehmen, um die Lossprechung zu erlangen. Diejenigen Priester aber welche diese Vollmacht nicht haben, dürsen sich nicht unterstehen, von solchen Sünden zu absolvieren, wie die Generalkonstitutionen sagen (n. 315); und wenn sie es doch thäten, dann sollte ihnen die Bollmacht zum Beicht= hören ganz entzogen werden.

Rurzer Inhalt bes siebenten Rapitels.

In diesem Rapitel ist enthalten:

- 1. ein krafthabendes Gebot, nämlich daß die Brüder, welche in eine vorbehaltene Sünde gefallen sind, zu ihren Provinzialministern, oder zu einem anderen bevollmächtigeten Priester gehen müssen, um die Lossprechung zu erlangen;
- 2. eine Ermahnung zur Tugend, nämlich daß die Minister den sündigen Brüdern mit Erbarmen die Buße auflegen sollen;
- 3. eine Abmahnung vom Bösen, nämlich daß sie nicht zornig und verwirrt werden sollen wegen jemandes Sünden.





# Adites Kapitel.

# Yon der Wahl des Generalministers dieser Bruderschaft und vom Pfingstkapitel.

Nachdem unser heilige Vater seinem Orden geistliche Berater und Seelenführer gegeben, welche die Brüder von den Sünden lossprechen sollen, die sie etwa auf Anreizung des bösen Feindes, oder aus menschlicher Schwachheit begehen würden, handelt er in diesem Kapitel von der äußeren Leitung und der Verfassung des Ordens, und stellt für alle Mitzglieder seines Ordens ein Oberhaupt auf, dem sie unterthänig sein und nach dessen Willen sie ihr ganzes Leben einrichten müssen. Er verordnet also:

"Alle Brüder sollen gehalten sein, immer einen ans den Brüdern dieses Ordens zum Generalminister und Diener der ganzen Bruderschaft zu haben." Diese Worte haben die Kraft eines Gebotes und verspflichten alle Brüder unter Todsünde — und zwar zunächst die Provinzialminister und Kustoden, daß diese einen Generalminister wählen, während die übrigen Brüder gehalten sind, gegebenen Falls eine solche Wahl zu fordern und zu verlangen. Sollten diezenigen, denen das Wahlrecht zukommt, ihre Pflicht nicht erfüllen, dann müßten sich die Brüder, wosern es nötig sein sollte, in dieser Angelegenheit an den apostolischen Stuhl wenden.

Und weil die Regel sagt, daß sie gehalten sind, einen aus ben Brübern zum Generalminifter zu haben, fo folgt baraus erstens, bag fraft ber Regel ber Orben nur einen Generalminifter haben darf, welcher das haupt des ganzen Ordens ift, nach dem Beispiele des Herrn, welcher nur Ginen Bapft als bas Saupt feiner Rirche eingeset hat. Obwohl man nun heutigen Tags drei verschiedene Generale im Orden der Minderbrüder zählt, nämlich den General= magifter ber Ronventualen, ben Generalminister ber Rapuziner und den der Minderbrüder, so braucht deswegen nie= mand zu denken, daß die Regel des heiligen Franziskus in diesem Punkte nicht beobachtet wird. Was die Konventualen anbetrifft, so bilden fie jest kraft Apostolischer Ronftitution einen ganz eigenen Orden, vollftändig abgetrennt von dem, mel= chen der heilige Franziskus zuerst geftiftet hat. Darum kann auch ihr Magister Generalis nicht Generalminister bes gangen vom heiligen Franziskus gestifteten Ordens genannt werden, wie dies bereits im ersten Regelkapitel erklärt wurde. Das Gleiche gilt auch vom General der Kapuziner. Der Titel "Generalminister des ganzen Orbens ber Minderbrüder" gebührt nach Bapftlicher Erklärung nur bem General ber vier von Leo XIII. geeinigten Familien ber Observanten, Reformaten, Refollekten und Diskalzegten. bie jest schlechthin Minderbrüber ohne jeden Bufat genannt werben. Er wurde ihm von Leo X. durch die Bulle Omnipotens Deus vom 12. Juni 1517 verlichen und von einer Bersammlung der Kardinäle im Jahre 1631 bestätigt. Auch wurde nur ihm allein gestattet das alte Ordenssiegel mit der Inschrift Sigillum Ministri Generalis totius Ordinis Fratrum Minorum zu führen.

Sobann folgt aus ben obigen Worten der Regel, daß der Genralminister nicht aus einem anderen Orden gewählt oder genommen werden kann. Denn unser Ordensgeneral muß ein wahrer Sohn und Nachfolger des heiligen Franziskus sein, wie dies im ersten Kapitel weitläufig auseinandergesetzt wurde. Diesem, nämlich dem Generalminister,

"sind sie verbunden strenge zu gehorsamen."

Obwohl dieses Gebot schon klar genug im ersten Regelkapitel enthalten ift, wo es heißt, daß die Brüder dem Nachfolger des beiligen Franziskus Gehorsam zu leisten verpflichtet find, und außerdem noch im zehnten Rapitel, in wel= chem der untergebenen Brüdern befohlen wird, ihren Miniftern in allem zu gehorchen, was ihrer Seele und unserer Regel nicht zuwider ift, — so hat doch der heilige Vater biefes Gebot hier wiederholen, und fogar noch bas Wörtchen ftrenge hinzufügen wolleu, um uns zu verstehen zu geben, daß man dem General bes Ordens in gang befon berer Weise und beständig gehorchen muffe, mehr als ben anderen Oberen. Denn da derselbe bei allen vorkommenden Fällen sich als Diener aller Brüder bezeigen muß, so ist es auch recht und billig, daß fämtliche Brüder, als Glieder ihres Ordens, ihrem Oberhaupte "ftrenge" verbunden sind, Gehorsam zu leisten.

"Wenn derselbe abgeht, so soll die Wahl seines

Nachfolgers durch die Provinzialminister und Kuftoden im Pfingstkapitel geschehen.

Nach dem lateinischen Wortlaut wird unter dem Ausdrucke "wenn derselbe abgeht", der Abgang durch Tod verstans den. Denn in früheren Zeiten blieben die Generalminister im Amte dis zu ihrem Tode, oder dis sie freiwillig auf dasselbe verzichteten. So hat der heilige Bonaventura achtsehn Jahre lang als General den Orden regiert. Jest aber dauert infolge Päpstlicher Bestimmung die Amtszeit des Generalministers zwölf Jahre (Const. Gen. n. 498.).

Wenn also der Generalminister abgeht, entweder burch den Tod, oder weil seine Amtszeit zu Ende ist, oder aus sonst einem anderen Grunde, dann muß im Pfingftka= pitel von den Provinzialministern und Rustoden ein Nachfolger gewählt werden. Unter Kustoden verstand man früher jene Oberen, die an der Spite mehrerer Konvente standen, im übrigen aber jenem Provinzial untergeben waren, zu deffen Provinz besagte Alöster gehörten. Derartige Kustodien waren in früheren Zeiten nötig, weil manche Provinzen eine folche Ausdehnung hatten, daß sie nicht gut mehr von dem Provinzial allein regiert werden konnten. Gegenwärtig aber besteht diese Einrichtung nicht mehr, und darum sind nach den Bapftlichen Bestimmungen nur noch jene Rustoben mahl= berechtigt, die an der Spite von gewissen kleineren Provinzen stehen, die den Namen Ruftodien führen. Diese Ruftoden haben alle Befugnisse eines Provinzials und somit auch das Wahlrecht auf dem Generalkapitel des Ordens, (Const. Gen. n. 413.). Es heißt weiter in der Regel:

"In welchem (nämlich im Pfingstkapitet) die Provinzialminister immer an dem Orte zusammen zu

kommen verpflichtet sein sollen, der vom Generalminister bestimmt worden, und zwar alle drei, mehrere oder wenigere Zahre, wie es vom oben erwähnten Alinister verordnet ist."

Diese Worte haben die Kraft eines Gebotes und verpflichten alle Provinzialminister unter Todsünde, persönlich zum Generalkapitel sich zu begeben, es wäre denn, daß sie durch Krankheit oder aus einem anderen rechtmäßigen Grunde daran verhindert wären. In einem solchen Verhinderungsfalle müßte dann nach den neueren Bestimmungen anstatt des Provinzialministers der Kustos der Provinz zum Generalkapitel reisen (Constit. gen. n. 592.) Während also die Provinziäle jedesmal zum Kapitel erscheinen nüssen, wenn sie vom Generalminister berusen werden, sei es, daß es sich um die Wahl eines neuen Generalministers, oder um Veratung anderer Angelegenheiten des Ordens handelt, haben nach dem jezigen Recht die Kustoden der Provinzen nur dann zum Generalkapitel zu kommen, wenn der Minister ihrer Provinz verhindert ist an demselben teilzunehmen.

"Wenn es sich aber zutrüge, daß die Provinzialminister und Kustoden allgemein dafür hielten, oben genannter Minister sei zum Dienste und allgemeinen Unten der Brüder unfähig, so sollen die erwähnten Brüder, denen das Wahlrecht zukommt, im Namen des Herrn einen anderen zum Beschützer zu wählen verpslichtet sein."

Diese Worte der heiligen Regel haben ebenfalls die

Kraft eines Gebotes und verpflichten alle Provinzialminister (und Rustoden) unter Todsünde, daß sie einen anderen Gesneral wählen müssen, wenn sie überzeugt sind, daß der im Amte sich befindliche Generalminister zu seinem Amte unfähig ist. Um diese Worte besser zu verstehen, ist folgendes zu bemerken:

Erstens, unter dem Ausdruck allgemein wird nicht verstanden, daß sämtliche Provinziäle und Kustoden dieser Aussicht sein müssen, sondern es genügt, wenn der größere Teil derselben dieser Ausicht ist. Denn wie nach den Bestimmungen des kanonischen Rechtes und der Konstitutionen (n. 374.) zur gültigen Wahl eines Generals die Mehrzahl der Stimmberrechtigten genügt, so genügt es auch hier, wenn die größere Zahl der Minister und Kustoden von der Unfähigkeit des Generals überzeugt ist. Die Minderheit ist in diesem Falle verpslichtet, sich dem Urteil der Mehrheit anzuschließen.

Zweitens, ein General muß dann als unfähig zum Dienste der Brüder erachtet werden, wenn er wegen seines hohen Alters, oder wegen langwieriger Krankheit u.s.w. sein Amt nicht mehr in gebührender Weise verwalten kann. Unfähig zum allgemeinen Nuten der Brüder würde ein General dann sein, wenn er für die genaue Besobachtung der Regel bei den Brüdern zu wenig Sorge trüge, oder selbst die Regel nicht beobachtete, wenn er überhaupt die erforderlichen Eigenschaften zur ersprießlichen und guten Leitung des Ordens nicht hätte.

Drittens, unter bem Ausdrucke Beschützer ist hier ber General zu verstehen, obschon auch manchmal andere Obere, wie die Guardiäne und Provinziäle so genannt wers den. Diesen Namen hat der heilige Franziskus dem General gegeben, damit er sich wegen seines hohen Amtes nicht erhebe, sondern allezeit dessen eingedenk sei, was sein Name hedeutet und von ihm ersordert. Darum nennt auch der heilige

Vater in diesem Kapitel den General einen Minister und Diener der ganzen Bruderschaft; und ebenso nennt er im zehnten Kapitel alle anderen Oberen Minister d. h. Diener oder Knechte, um ihnen zu verstehen zu geben, daß sie zum Dienste ihrer Untergebenen eingesetzt sind, deren Beschützer sie sein sollen, daß es mithin ihre Pssicht ist, durch Betehrung, Strafe und Ermahnung ihre untergebenen Brüder zu allem Guten anzueisern und anzuleiten. Sie werden also strenge Rechenschaft vor Gott dem Allmächtigen abzulegen haben, wenn durch ihre Nachläßigkeit und Sorglosigkeit eine ihnen anvertraute Seele sollte verloren gehen.

"Nach dem Pfingstkapitel aber sollen die Minister und Kustoden in demselben Tahre, wenn sie wollen und es ratsam sinden, ihre Brüder in ihren Kustodien einmal zum Kapitel bernsen können."

Dies ist eine Freiheit der Regel, welche den Provinzialsministern und den (selbständigen) Kustoden gestattet, ihre Untergebenen zum Provinzialsapitel zu berusen, so oft sie dies aus tristigen Gründen für notwendig oder nützlich erachten werden. Diejenigen also, welche zu einem solchen Kapitel berusen werden, müssen darum einem solchen Kuse Folge leisten. Obschon die Provinziäle zur Zusammenberusung eines Provinzialsapitels nicht durch die Regel unter Todsünde verbunden sind, so sind sie es doch durch die Päpstlichen Satungen und die Generalkonstitutionen. Letztere bestimmen, daß alle drei Jahre ein eigentliches Provinzialsapitel, und außerdem in der Zwischenzeit einz oder zweimal ein sogenanntes Halbsapitel (congregatio capitularis intermedia) absachalten werden soll. (n. 484.).

### Kurzer Inhalt bes achten Rapitels.

In diesem Rapitel sind vier Stücke enthalten, welche die Rraft eines Gebotes haben, nämlich:

- 1. daß die Brüder einen von den Brüdern dieses Ordens zum Generalminister haben sollen;
- 2. daß sie gehalten sind, bemselben ftreng zu gehorsamen; (Dies Gebot ist jedoch schon im ersten und außerdem noch im zehnten Kapitel enthalten.)
- 3. daß die Provinzialminifter und Auftoben gehalten find, auf dem Pfingitkapitel zusammen zu kommen;
- 4. daß die Provinzialminister und Kuftoben, wenn sie in ihrer Gesamtheit den Generalminister zum Dienste und gemeinsamen Nugen der Brüder für unfähig erachten, einen anderen wählen müssen.

Außerdem ist in Diesem Kapitel eine Freiheit für die Provinziäle und Kustoden enthalten, daß sie nämlich in ihren Provinzen und Kustodien Kapitel halten dürsen, wenn sie es für nötig erachten.





## Meuntes Kapitel.

#### Jon den Predigern.

Im vorhergehenden Kapitel hat unser heilige Vater seine Kinder mit tauglichen Hirten versehen, welche Sorge tragen müssen für das geistige Wohl ihrer Untergebenen. Aber er wußte auch, daß sowohl er, wie auch seine Brüder der Welt gegeben seien, um als apostolische Männer das Wort Gottes zu verfünden und die Menschen auf den recheten Weg zur Seligkeit zu führen. Darum handelt er in diesem Kapitel von den Predigern und stellt ihnen vor Augen, wie sie das Predigtamt vollkommen und verdienstlich ausüben können. Zu diesem Zwecke belehrt er sie, daß sie zunächst den Frieden und die Eintracht in der Kirche bewahzen und erhalten sollen; sodann daß sie nur dann predigen dürfen, wenn sie gesandt werden; und endlich, daß sie in ihren Predigten nur die Erbauung des Volkes suchen sollen. Darum sagt er:

"Die Brüder sollen in keines Bischofs Kirchspren-

gel predigen, wenn es ihnen von demselben verboten wäre."

Diese Worte sind nach ber Erklärung des Papstes Rlemens V. einem Gebot gleichzuachten. Durch diefelben wird uns eigentlich nur verboten zu predigen, wenn der Bischof es ausbrücklich verbietet: somit dürften nach der Regel die Brüder immer predigen, wenn der Bischof es nicht verboten hat, obwohl er keine ausdrückliche Erlaubnis hierzu gegeben. — Doch hat das Konzil von Trient (sess. 5. c. 2. de reformat.) allen Ordensleuten, welchem Orden sie auch angehören mögen, untersagt, au ger= halb ihrer Ordenskirchen zu predigen, wenn nicht ber Diözesanbischof ihnen ausdrücklich die Erlaubnis hierzu gegeben hat. Auch in ben eigenen Ordenskirchen verbietet ihnen das Konzil zu predigen, wenn fie nicht von ihren Dberen für fähig befunden werden und ihnen das Bredigt= amt übertragen ware. Außerdem find die Ordensleute in diefem Falle gehalten, fich dem Bischof vorzustellen und ihn um feinen Segen zu bitten. Weil nun bas genannte Ronzil hier zu Lande anerkannt ift, und die Bischöfe auf ber Befolgung dieser Vorschrift bestehen, so muffen auch die Minderbrüder fich barnach richten. Ein Zuwiderhandeln bagegen wurde nicht nur gegen die Bestimmungen des Konzils, sondern auch gegen bie Regel verstoßen.

"Andy soll duxdjans keiner von den Brüdern es wagen, dem Volke zu predigen, wenn er nidzt vorher vom Generalminister dieser Bruderschaft geprüft und fähig befunden, und das Predigtamt ihm von demselben zugestanden wäre."

Dies ift ebenfalls ein sogenanntes gleichgeltendes Gebot, gemäß der Erklärung Alemens V. Somit ist es unter Todsünde verboten, dem Volke zu predigen, wenn man nicht vom Generalminister approbiert und zum Predigtamte zngeslassen ist; und es genügt keineswegs, wenn man nur vom Bischof die Erlaubnis zum Predigen erhalten hat.

Obschon es nach dem Wortlaut der Regel nur dem Generalminifter zusteht, die Bruder für das Predigtamt ju prüfen und zu bestätigen und ihnen dasselbe zu über= tragen, so hat doch später wegen ber großen Anzahl ber Brüder Papst Nikolaus III. (art. 17. n. 2.) die gleiche Bollmacht auf die Provinziäle mitsamt den Definitoren ausgedehnt, wenn dieselben zum Kapitel oder zur Congregatio intermedia (Halbkapitel) versammelt sind. Also weder ber Provinzial, noch die Definitoren für sich allein haben biefe Gewalt, sondern ber Provinzial mitsamt dem Definitorium. Diese Gewalt, fagt der Papft, kann aber der Generalminister beschränken, ober gang widerrufen, aber auch noch anderen übertragen (cf. Const. gen. n. 638.). Der Generalminfter, sowie auch alle diejenigen, welche die Brüder gum Predigtamte zulaffen dürfen, find infolge diefes Regelgebotes vervflichtet, die Brüder in gebührender Beise zu prüfen, um fich über ihre Fähigkeiten ein richtiges Urteil bilben zu können. Dies ergiebt sich klar aus der Regel, sowie aus ben Bestimmungen des Konzils von Trient. Doch brauchen fie diese Prüfung nicht in eigener Person vorzunehmen, son= bern können dieselbe auch einem anderen übertragen, ber dann auch die Berantwortung hierfür zu tragen hat. Werden bie angeführten Forderungen nicht erfüllt, so ist es einem Minderbruder unter schwerer Gunde verboten, bem Bolfe gu predigen, d. h. öffentlich von einer Kanzel ober vom Altare herab zum Bolke zu fprechen. Unter "Bolk" werden hier jene Berfonen verftanden, die nicht zu unserem Orden gehö=

ren; benn an seine Orbensbrüber darf man wohl einige Worte der Ermahnung nach Art einer Predigt richten, wenngleich man das Amt eines Predigers von den Oberen noch nicht erhalten hat. Desgleichen ist es den Brüdern nicht verboten, durch geistliche Gespräche bei Tische, auf der Reise, in den Häusern, oder sonstwo den Rächsten zu erbauen, und ihn zur Buße, zur Vermeidung der Sünde und zur Ausübung der Tugend zu ermahnen. Verboten ist ihnen nur, von der Kanzel herab dem Volke, das sich eigens zur Anhörung des Wortes Gottes in der Kirche versammelt hat, zu predigen.

"Ich eximere auch und exmalme meine Brüder, daß sie in den Predigten, welche sie halten, anständige und wohl gegründete Reden vorbringen, welche zum Auten und zur Erbanung des Volkes beitragen, indem sie ihm Laster und Tugenden, Strafe und Belohnung mit kurzen Worten vorhalten, weil der Herr selbst auf dieser Welt ein abgekürztes Wort gemacht hat."

Mit diesen Worten, welche eine Ermahnung zum Guten enthalten, fordert der heilige Franziskus von den Predigern ein vierfaches:

Erstens sollen ihre Worte anständig und wohl gegründet sein, d. h. die Prediger müssen alles vermeiden, was die Ehrbarkeit verletzen, oder unlautere Vorstellungen erwecken könnte; auch müssen sie sich aller spöttischen, albernen und leichtfertigen Ausdrücke enthalten. Anständig sind auch jene Worte zu nennen, die frei sind von Frrtum und Ketzerei, und die keinen Verstoß gegen die katholische Lehre und Wahrheit enthalten. Sodann müssen ihre Reden wohl gegründet, d. h. durch sleißiges Studium gut durchdacht

und sorgfältig vorbereitet sein, gemäß den Worten des Weisen (Effle. 5, 1.): "Rede nichts unbedachtsam, und dein Herzibereile sich nicht, vor Gott zu reden." Deswegen sagt der heilige Bonaventura (in c. 9. Reg. n. 11.), daß selbstverständlich niemand wagen solle zu predigen, wenn er es nicht versteht seine Predigt auszuarbeiten und hinreichend zu dissponieren. Es soll auch niemand unvorbereitet und aus dem Stegreif predigen, d. h. wenn er nicht zuvor genügend studiert hat, und zwar mehr oder weniger, je nach Beschaffenheit des Gegenstandes, den er behandeln und dem Volke vortragen will.

Zweitens muß die Predigt den Nutzen und die Erbauung des Bolkes zum Zwecke haben, d. h. man soll nicht predigen, um eitle Ehre vor den Menschen oder zeitliche Güter zu erlangen, sondern einzig und allein, um die Zushörer auf den rechten Weg zum Himmel zu führen. Daher müssen sich die Prediger wohl vorsehen und in Acht nehmen, daß sie nie etwas predigen, wodurch dem Volke Anstoß oder Ürgernis gegeben werden könnte.

Drittens sollen sie dem Volke vorhalten und predigen, wie sie die Laster meiden und sich in den Tugenden üben müssen, wie sie die Strafen der Sünde fürchten und die ewige Glorie hoffen und anstreben sollen. Da diese Gegenstände vor allem geeignet sind, auf die Herzen der Zuhörer Eindruck zu machen und sie zu bestimmen, den Weg des Verderbens zu verlassen und auf dem Psade der Tugend, welcher zum Himmel führt, zu wandeln, so geziemt es sich, daß alle Prediger des Minderbrüderordens gerade diese Wahrheiten zum Gegenstande ihres Studiums und ihrer Predigten machen. Hingegen sollen sie alle weltlichen und unpassenden Gegenstände, wie weltliche Fabeln und Dichstungen, namentlich von heidnischen Schriftstellern sowie alle spitzsindigen Fragen der Philosophie und Theologie vermeiden,

da diese mehr dazu dienen, die Prediger zum Streben nach Ehre zu verleiten, als in den Zuhörern Erbanung und Nuten zu kisten.

Biertens foll die Bredigt mit furgen Borten geschehen, b. h. man muß alle überflüffigen und unnötigen Worte vermeiden, damit die Zuhörer bas Vorgetragene leichter behalten können, und damit der Verstand nicht durch die vielen Worte und weitläufigen Auseinandersetzungen verwirrt werbe. Je weitschweifiger die Ausdrucksweise ift, um so schwerer wird die Predigt verstanden und um so schneller das Gehörte vergeffen. Aus diesem Grunde fett unfer beilige Bater bingu: weil ber Berr felbst auf dieser Welt ein abgefürztes Wort gemacht hat. Unter bem abgefürzten Worte kann man auch das ewige, fleischgewordene Wort verstehen, welches nach dem heiligen Cyprian (lib. 2. contr. Judæos c. 3.) durch seine Menschwerdung sich gleichsam zur menschlichen Ratur verkleinert, verkurzt hat, um es fo zu ermöglichen, daß derjenige, welchen die himmel nicht zu fassen vermögen, in einer armen Krippe eingeschlossen werden konnte. Das ift eine herrlich schöne Lehre, wie alle Menschen nach dem Beispiele des großen Königs des himmels sich auf diefer Welt bemütigen und erniedrigen follen.

Aus diesem Kapitel können wir, nach den Worten des heiligen Bonaventura (in c. 9. in fine), noch eine weitere Folgerung ziehen, nämlich, daß die Minderbrüder kraft ihres Standes zum Predigen verpflichtet find. Denn weil die Regel in einem besonderem Kapitel eigens vom Predigtamte handelt, so folgt daraus, daß das Predigen den Minderbrüdern mehr obliegt, als mauchen anderen Religiosen. Darum sage ich, daß die Minderbrüder, welche von Gott zu diesem heiligen Orden berufen sind, um im Weinberge des Herrn am Heile der Seelen zu arbeiten, und die zu diesem Zwecke von ihren Oberen zum Studium bestimmt wurden, sich schwer versüns

bigen können, wenn sie ihre Zeit unnüt im Müßiggange vergeuden und aus eigener Schuld es versäumen, durch Aneignung der erforderlichen Wissenschaft sich zur Ausübung des Bredigtamtes zu befähigen. Solche sind nur eine Last für den Orden, weil sie von dem Schweiße und der Arbeit der anderen frommen Brüder leben.

Das Gesagte betrifft jedoch nur die Priester, welche Prediger sind oder es werden können. Was die anderen Brüder anbelangt, so müssen diese durch ihr gutes Beispiel und durch ihr erbauliches Leben predigen, wozu sie der heilige Bater in seiner ersten heiligen Regel ermahnt, indem er sagt: Alle Brüder müssen durch ihre Werke predigen. Darum pflegten auch die frommen Brüder des Ordens, wie Hugo de Dina sagt (sup. hoc cap.), ihre Mitmenschen auf der Reise, bei Tisch, oder wo immer sie mit ihnen zussammen kamen, durch fromme, geistliche Gespräche zu erbauen und sie zur Buse und zur Übung der Tugend zu ermahnen.

# Kurzer Inhalt des neunten Kapitels.

In diesem Rapitel sind zwei Stude enthalten, die einem Gebote gleichkommen, nämlich:

- 1. daß die Brüder im Sprengel eines Bischofs nicht predigen follen, wenn es ihnen von demfelben verboten wäre;
- 2. daß fie dem Bolke nicht predigen dürfen, wenn fie nicht vom Generalminifter dazu bestimmt wurden.

Außerdem noch eine Ermahnung zum Guten, nämlich, daß fie in den Predigten, welche fie halten, auftändige und wohlgegründete Worte vorbringen zum Nußen und zur Erbauung des Volkes.



# Zehntes Kapitel.

### Pon der Ermahnung und Beftrafung der Bruder.

Nachbem unser heitige Vater im vorigen Kapitel seinen Brübern vorgestellt hat, wie sie ihre Mitmenschen durch Verkündigung des göttlichen Wortes auf den richtigen Weg zum Himmel führen sollen, wendet er sich in diesem Kapitel an die Oberen und belehrt dieselben, wie sie für ihre Unstergebenen Sorge tragen müssen, damit letztere nicht von ihrem ersten Eiser ablassen. Er wußte nämlich, daß nach Aussage des heiligen Papstes Gregor des Großen (hom. in Dom. I. Quadr.) auch die Herzen der Religiosen vom Staube der Welt besteckt werden, namentlich wenn man viel mit der Welt verkehren muß. Darum legt er seinen Brüdern folsgende Punkte ans Herz:

Erstens, unterweist er die Oberen, auf welche Beise fie ihre Untergebenen ermahnen und deren Fehler bestrafen sollen;

Zweitens, befiehlt er den Untergebenen, daß sie ihren Borgesetzen in allem Gehorsam leiften;

Drittens, belehrt er die Brüder, welche die Regel geiftiger Weise nicht beobachten können, was sie zu thun haben, und unterweist auch die Oberen, wie sie jene Brüder ausnehmen müssen, welche aus diesem Grunde zu ihnen Zuslucht nehmen;

Biertens, ermahnt er seine Brüder, welche Sünden sie am meisten fliehen sollen;

Fünftens, empfiehlt er die Ubung des Gebetes:

Sechstens, ermahnt er zur geduldigen Ertragung aller Schmach und Berfolgung;

Siebentens, ermahnt er seine Brüber zur Vollkommenheit, sowie zu den Werken wahrer Liebe, die ja das geeignetste Mittel sind, um den Orden in seinem ersten Gifer zu erhalten.

Er sagt also zunächst:

"Die Brüder, welche Minister und Diener der anderen Brüder sind, sollen ihre Brüder visitieren und ermahnen und sie demütig und liebevoll bestrafen."

Dies ist eine Ermahnung, welche ber heilige Franzisfus an alle Prälaten und Oberen des Ordens richtet; benn nach der Ansicht des heiligen Bonaventura werden hier unter bem Namen Minifter und Diener alle Oberen verftan= ben. Diesen Namen hat der demütige Franziskus den Oberen beswegen geben wollen, damit sie sich in ihrem Amte nicht erheben und fich nicht als herrn betrachten; vielmehr sollen sie sich verdemütigen und als Diener der anderen ansehen, nach bem Beispiele Chrifti bes Beren, ber ja von fich felbst gesagt hat (Matth. 20, 28): "Des Menschen Sohn ift nicht gekommen fich bedienen zu laffen, sondern zu dienen." Darum ermahnt auch Chriftus seine Jünger (Luk. 22, 26): "Wer unter euch der Größte ift, werde wie der Rleinfte, und der Borsteher werde wie der Diener." — Die Ordensoberen sind aber nur dann wahrhaft nüpliche Diener der Brüber, wenn sie nicht nur für die Bedürfnisse des Leibes, sondern vor allem für die Bedürfniffe der Seele fleißig Sorge

tragen. Dies geschieht badurch, daß fie die Brüber zu einem tugenbhaften Leben ermahnen, fie vom Bofen abhalten, fie auch mit Milbe und Sanftmut ftrafen, wenn fie gefehlt haben, damit fie fich beffern und nicht etwa durch ihr verfehrtes Beispiel bie anderen zum Bosen verleiten. Darum spricht der beilige Bater: fie follen ihre Bruder vifitieren, ermahnen und liebevoll bestrafen. Bi= fitieren heißt so viel als wiederholt zusehen und fleißig Nachfrage halten über die Verhältnisse und Lebensweise der Unterge= benen, um zu erfahren, wie es mit ihnen steht, mas ihnen nüplich oder schädlich ift, ob fie etwas zu viel oder zu we= nig haben u.f.w. Die Oberen muffen nämlich bedenken, daß fie nach den Worten des heiligen Paulus (Hebr. 13, 17) wachen muffen über die Seelen ber Untergebenen, "als folche, bie Rechenschaft geben werden". Wenn fie bann feben, bag bie Untergebenen nicht ihrem heiligen Stande gemäß leben, muffen fie biefelben ermabnen, b. h. fie im Geheimen mit sauften Worten vom Bösen abzubringen und zur Tugend zurück zu führen suchen. Bartholomäus von Visa sagt hier= über: "Wenn die Oberen seben, daß ihre Untergebenen Fehler begehen, so müssen sie dieselben nicht allsvaleich mit harten und schweren Bugen strafen, sondern nach den Worten des heiligen Evangeliums sie demütig und liebreich er= mahnen, daß sie ihre Fehler ablegen und zu einem tugend= haften Leben sich erheben." Ahnlich sagt a Politio (in c. 10. n. 4.): "Wenn ber Fehler verborgen ist und ohne Argernis ber anderen mit Stillschweigen übergangen werben fann, fo muß ihn ber Obere nicht sogleich bekannt machen, sondern väterlich den Untergebenen ermahnen, das Bose zu laffen und das Gute zu thun." Rur wenn eine vorhergehende väterliche Ermahnung nicht am Blate wäre, weil sie vor= aussichtlich boch nichts fruchten wird, ober wenn man ben Fehler nicht ungeftraft hingehen laffen barf, ba fonft bie anderen Ürgernis daran nehmen könnten, muß der Borgessetze den fehlenden Untergebenen öffentlich mit Worten oder durch Auslegung einer Buße strafen, jedoch demütig und liebevoll. Demut sei in seinen Borten, sagt Hugo de Dina, und Liebe in seinem Herzen; deun wenn auch zuweilen ein geistiger Bater seine Kinder mit gebührender Strafe züchtigen muß, so soll er doch hierbei die Demut und Liebe nicht vergessen. Zum wenigsten muß sein Tadel so demütig sein, daß keine Schmähworte mit unterlaufen, und so liebevoll, daß kein Haß oder Mißgunst hierbei zu Tage trete.

Wenn nun auch die Oberen nicht durch ein eigenes Regelgebot zu dieser geistigen Sorge für ihre Untergebenen verpslichtet wären, so würde sie doch schon das natürliche Recht und das göttliche Gebot hierzu verbinden. Sie sind Hirten und als solche sind sie gehalten, ihre Schässein, d. h. ihre Untergebenen zu kennen und für sie Sorge zu tragen. Sie würden also schwer sündigen, wenn durch ihre Nach-läßigkeit bei einem einzelnen Bruder oder bei der ganzen Kommunität sich Fehler und große Nachläßigkeiten einschleischen sollten, oder auch, wenn infolge ihrer Sorglosigkeit jesmand Gefahr liese, der Lauigkeit zu verfallen.

Da jedoch den Oberen diese ihre Pflicht ohnehin schon bekannt ist, so ist es nicht nötig, dies weitläusig hier außeinsander zu setzen. Ich schreibe ja diese Regelerklärung hauptssächlich für die Laienbrüder, und darum scheint es mir zweckdienlicher, hier anzugeben, wie sich ein jeder gegen seinen Mitbruder zu verhalten hat, falls er denselben bei der Bissitation des Provinzialministers, oder sonst bei einem anderen Oberen wegen eines begangenen Fehlers anklagen muß. In Bezug auf diesen Punkt muß ich gleich ansangs bemerken, daß man die Fehler seines Bruders beim Oberen nur in der Albsicht zur Anzeige bringen darf, damit der Mitbruder sich

bessern möge, und damit der Orden nicht etwa dadurch Schaden erleide, falls solche Fehler verschwiegen werden. Darum nuß ein jeder folgendes beachten:

Erstens, nach der übereinstimmenden Lehre ber Theologen barf man teinen Mitbruder beim Dberen verklagen, wenn der Fehler ein geheimer ift, oder wenn derselbe nur aus menschlicher Schwachheit und Gebrechlichkeit begangen wurde. Dies gilt besonders dann, wenn der Mitbruder sich bereits gebessert hat, oder doch gegründete Hoffnung vorhanben ift, daß er durch eine brüderliche Ermahnung leicht zur Einsicht kommen wird, und wenn für ihn keine weitere Ge= fahr vorhanden ift, in den Fehler zurück zu fallen. Der Grund ift, weil in diesem Falle die Anklage zu nichts an= berem bienen würde, als bem Mitbruder seine Ehre und feinen guten Namen zu rauben, was eine wirkliche Ehrabschneidung wäre. Manche suchen sich zwar einzureden, daß fie den Fehler des Mitbruders dem Oberen mitteilen, nicht insofern er der Richter, sondern der Bater der Brüder ift; allein dies spricht fie boch nicht frei von einer Sunde, weil tropbem die Ehre und der aute Name des Mitbruders angetaftet wird. Die Oberen find auch Menschen und als solche bekommen sie oftmals durch solche Angebereien eine schlechte Meinung von dem betreffenden Religiosen, obschon fie vorher nie etwas Nachteiliges von ihm gedacht oder gehört haben. Solche Ankläger verfündigen sich also schwer ge= gen Gott, gegen ihren Mitbruder und gegen den Orden. Sie versündigen fich gegen Gott, weil fie ihrem Nachften die Ehre abschneiden, was Gott verboten hat. Sie fündigen ferner wider ihren Mitbruder, weil fie ihm feine Ehre fteh= len; und endlich fündigen fie auch gegen ben Orben, weil fie hierdurch oftmals Bank und Uneinigkeit, Migmut und Unzufriedenheit unter den Brüdern verursachen. Gin fo beschulbigter Bruder kommt außerdem leicht zu ber Anficht, baß er in den Augen des Oberen in Mißkredit stehe, und infolsge dessen kommt es manchmal vor, daß er dann gleichgültig wird gegen seinen Orden und diesem zur Last wird, ja sogar ihm zur Schande gereicht, während er ihm vielleicht sonst die größten Dienste hätte leisten können. Darum möge ein jeder in diesem Bunkte recht vorsichtig und klug versahren, namentslich dann, wenn er nicht von seinem Oberen über die Fehler seines Mitbruders befragt wird. Wenn er einige Zweisel darüber hegt, ob er etwas zur Anzeige bringen müsse, soll er vorher seinen Beichtvater oder sonst einen verständigen Mann um Kat fragen, ohne ihm die Person zu nennen, welche diesen Fehler begangen hat.

Zweitens, wenn jedoch der Fehltritt derart wäre, daß dadurch der Orden in Schaden und Nachteil käme, oder wenn durch denselben großes Argernis entstände, dann muß man einen solchen Fehler dem Oberen offenbaren, damit dieser die geeigneten Mittel dagegen ergreisen könne.

Drittens, wenn jemand, der im Geheimen gefehlt, nach einer brüderlichen Ermahnung sich nicht bessert, oder wenn man voraussieht, daß eine brüderliche Ermahnung nichts fruchten wird, alsdann muß man die Sache bem Oberen anzeigen, damit biefer ben Schuldigen auf väterliche Beife und im Geheimen ermahne. Die Bflicht hierzu ift aber im allgemeinen nur dann vorhanden, wenn es ohne bedeutenden Schaden des Angebers geschehen kann. Liefe jedoch ber Drben Gefahr, infolge ber Sunde eines Bruders an seinem guten Rufe ober sonftwie geschäbigt zu werben, bann ware man verpflichtet, es bem Oberen mitzuteilen, felbft auf die Gefahr hin, von feiten bes angezeigten Brubers Unannehm= lichkeiten ober Nachteil erleiben zu muffen. Der Grund ift, weil man größere Sorge tragen muß für die Wohlfahrt einer ganzen Rommunität, als für das eigene Wohl. Der gelehrte Corduba giebt uns hierin eine gute Berhaltungsmaßregel an, indem er sagt (in c. 10. q. 1.), daß wir in einem solchen Falle das thun müssen, was die Kirche oder die Satungen des Ordens vorschreiben, auch wenn wir es nicht vollkommen einsehen sollten, ob diese Anordnungen mit dem göttlichen und natürlichen Rechte übereinstimmen. Was nämlich die Kirche bestimmt und was so viele gesehrte und heilige Männer angeordnet haben, das wird ganz gewiß nicht gegen die Wahrheit oder gegen das heilige Evangelium verstoßen, auch wenn wir es nicht mit unserem Verstande begreifen. Dies mögen sich jene Naseweisen merken, sügt Corduba hinzu, welche alles, was sie nicht begreifen und einsehen, ohne weiteres gleich zu tadeln pslegen.

Die Oberen aber müssen sich merken, sagt a Poslitio (in c. 10. n. 11.), daß sie alle Anklagen und Angebereien zuerst für verdächtig halten sollen, bis sie sich von ihrer Wahrheit durch weitere Untersuchung überzeugt haben. Sie müssen auch jenen Schwäßern, welche über jedermann etwas zu berichten wissen, nicht leicht Gehör geben, da diesselben durch ihre Angebereien sich oftmals den Anschein des Sifers geben wollen. Auch müssen sie sich in Acht nehmen, daß sie in diesem Punkte ihren Untergebenen keine Besehle geben, die etwa dem natürlichen oder göttlichen Rechte entsgegen sind; denn dies verbietet ihnen der heilige Vater mit den nachsolgenden Worten der Regel:

"und daß sie ihnen nichts befehlen, was ihrer Seele und unserer Regel zuwider wäre."

Diese Worte kommen im gegenwärtigen Kapitel zweismal vor. Das eine Mal richtet sie der heilige Bater an die Untergebenen, indem er ihnen sagt, daß sie in allen Dingen gehorsam sein müssen, mit alleiniger Ausnahme dessen, was

ihrer Seele und unserer Regel zuwider ist. Das andere Mal richtet er sie an die Oberen, indem er sie belehrt, daß sie bei ihren Anordnungen und Zurechtweisungen den Untergesbenen nichts besehlen sollen, was gegen ihre Seele und unsere Regel ist.

Wiber die Seele ist nicht nur dasjenige, was in ber That eine schwere ober lägliche Sünde ist, sondern auch dasjenige, was zur Gunde anreizt und zu berfelben Beranlaffung giebt. Wiber die Regel ift alles bas, was entweder gegen die Gebote der Regel, oder auch gegen die Ordenskonstitutionen verstößt, die ja nur gum Zwecke einer besseren und treueren Beobachtung der Regel gemacht sind, wie dies ausdrücklich die vier Magistri lehren. Wenn jeboch die Oberen der Ansicht wären, daß in einem bestimmten Falle die Statuten aus einem gewichtigen Grunde nicht verbinden, alsdann dürften sie auch dem Untergebenen etwas auftragen, mas dem Buchstaben der Statuten zuwider läuft. Sonft aber dürfen die Oberen nichts gegen die Statuten befehlen; denn sie find nicht zum Berderben, sondern zur Erbauung ihrer Untergebenen gesett, und ihre Pflicht ift es, die Beobachtung der göttlichen Gebote und der heiligen Drbensregel zu befördern. Wie sich die Untergebenen bei ber= artigen Befehlen ihrer Oberen gegen die Regel und ihre Seele verhalten muffen, wird später noch auseinander gesetzt werden.

Nachdem nun der heilige Vater die Oberen unterwiesen hat, wie sie sich gegen ihre Untergebenen verhalten sollen, belehrt er auch die Untergebenen über ihr Verhalten den Oberen gegenüber, indem er sagt:

"Die Brüder aber, welche Untergebene sind, sollen sich erinnern, daß sie um Gotteswillen ihren eigenen Willen abgelegt haben."

Das ift eine Ermahnung jum Guten. Mit biefen Worten beabsichtigt der Seraphische Bater auf die Bergen feiner Rinder einzuwirken und fie zu bestimmen, bag fie fich willig und mit Freuden bem großen Gebote bes Ge= horsams unterwerfen. Wenn ihnen also von den Oberen et= was aufgetragen wirb, bann ermabnt er fie zunächft, eingebent zu sein, daß sie Untergebene sind, und daß es infolge deffen ihre Pflicht ift zu gehorsamen. Sie haben ja bas Recht auf ihren eigenen Willen, Diefes toftbare Gut bes Menschen, aufgegeben, und barum gehört derfelbe nicht mehr ihnen an, sondern ben Oberen, die nun nach Belieben über benfelben verfügen können. Sodann muffen fie bedenken, daß fie ihren eigenen Willen um Gotteswegen abgelegt haben, und baß Gott benfelben angenommei, hat als ein überaus wohlgefälliges Opfer. Wer also gegen ben Befehl ber Oberen feinem eigenen Willen folgen will, ift nach ben Worten bes heiligen Bonaventura (Instit. Novit. p. 1. c. 2.) ein wirklicher Dieb, weil er bem Allmächtigen etwas ftiehlt, mas er ihm vorher geschenkt hat.

Der heilige Franziskus stütt somit das hohe und erhabene Gebot des Gehorsams auf eine sehr feste Grundlage und fährt dann fort:

"Daher gebiete ich ihnen strenge, daß sie ihren Ministern in allem, was sie dem Herrn zu halten versprochen haben, und was ihrer Seele und unserer Regel nicht zuwider ist, Gehorsam leisten."

Dies ift ein ausdrückliches Gebot, kraft dessen alle Minderbrüder gehalten sind, ihren Ministern, b. h. ihren rechtmäßigen Oberen zu gehorchen. Dieser schuldige Gehorssam erstreckt sich zunächst auf alle Gebote, die in ber

Regel enthalten find, sowie auch auf die Art und Beise, wie fie die Regel angiebt; benn die Minderbrüder fagen ja bei ihrer heiligen Profession: "Ich gelobe bie Regel ber Minderbrüder zu beobachten." Außerbem erftreckt er fich auf alles, was ihnen fonft noch befohlen wird, mit Ausnahme beffen, was gegen Gott und die treue Beobachtung der Regel verstößt. Obschon also fraft bes Gelübbes die Minderbrüder nur zu einem folchen Gehorsam verbunden find, wie ihn alle anderen Ordensleute, welche das Gelübde des Gehorfams ablegen, leiften muffen, fo find fie boch infolge biefes fpeziellen Webotes gu noch weit Größerem verbunden als andere Religiofen, indem fie überhaupt in allen Dingen, auch in den sogenannten indifferenten (gleichgültigen), jum Gehorsam verpflichtet find. Ausgenommen hiervon ift also nur basjenige, mas ihrer Seele und unserer Regel zuwider ift.

Hieraus ergeben sich nachstehende sechs Folgerungen: Erste Folgerung. Die Oberen dürsen an sich etwas unter einer Todsünde gebieten oder verbieten, was nicht in der Regel enthalten ist. Der Grund ist, weil dies nicht gegen die Regel oder gegen die Seele des Untergebenen verstößt. Also dürste z. B. ein Oberer unter Todsünde zu bestimmten Zeiten oder an bestimmten Orten das Silentium anbesehlen, wenn er aus gewichtigen Gründen dies für notwendig erachtet. Desgleichen kann er unter Todsünde versbieten, an jenen Orten, wo wir Konvente haben, bei den Weltseuten zu essen oder zu trinken, wegen der Mißbräuche, die vielsach daraus zu entstehen pslegen, auch wenn bei einem Einzelnen nichts Übles zu befürchten steht.

Bweite Folgerung. Obschon kein Regelgebot uns verpflichtet, außergewöhnliche Strengheiten zu üben oder das Marthrium zu erdulden, so wäre man vorkommens den Falls verbunden, ein derartiges, über die Regel hinaus

gehendes Gebot zu halten, falls uns dasselbe aus besonderen Gründen gegeben würde, z. B. um von dem ganzen Orden oder von einem Einzelnen ein großes Unheil abzuwenden, oder um etwas Gutes zu fördern. Der Grund ift, weil ein derartiges Gebot nützlich, ja notwendig werden kann zur besseren Beobachtung der Regel. So sehen wir, daß die Generalkonstitutionen uns vorschreiben, dreimal in der Woche die Disziplin zu halten, was ohne Zweifel auch unter Sünde befohlen werden könnte. Das Gleiche gilt von anderen Strengheiten, die von der Regel nicht vorgeschrieben sind.

Dritte Folgerung. Die Untergebenen mussen aach in indifferenten Sachen Gehorsam leisten, d. h. in jenen Sachen, die an und für sich weder gut noch böse sind, z. B. Rekreation halten, spielen, spazieren gehen u.s.w. Der Grund ist, weil derartige Sachen, mit dem klösterlichen Leben in innigem Zusammenhange stehen können, z. B. als anständige Beschäftigung, oder sonstwie. Wäre jedoch in einem besonderen Falle der Untergebene sicher, daß solche Aufträge für ihn eine Gesahr zur Sünde enthalten, alsdann brauchte er nicht zu gehorchen, weil dieses dann gegen seine Seele und sein Seelenheil wäre.

Bierte Folgerung. Die Untergebenen sind verpflichtet, einige guten Werke, die zur Seligkeit nicht notwenzbig sind, zu unterlassen, wenn ihnen dies von den Oberen anbesohlen wird. So muß z. B. ein Kranker auf Besehl des Oberen seine gewöhnlichen Gebete, Fasten, Nachtwachen und andere Bußwerke aufgeben. Der Grund ist, weil eine solche Unterlassung der guten Werke nicht gegen die Regel und gegen die Seele ist, namentlich wenn der Obere einen vernünstigen Grund hat diese Werke zu verbieten. Einem demütigen Untergebenen steht es nicht zu, die Besehle des Oberen zu prüsen. Das lehrt uns auch der heilige Franziskus in seinen Ermahnnugen an die Brüder (c. 3. alias 12.), wo

er sagt: "Wenn auch der Untergebene sieht, daß etwas ans deres besser und für seine Seele zuträglicher ist, als dasjenige, was ihm der Obere anbesiehlt, so muß er doch seinen Willen Gott ausopfern und sich besleißen, das zu vollbringen, was ihm besohlen wurde. Denn das ist ein Gehorsam aus Liebe, wenn jemand sich selbst Gott zum Opser bringt und seinen eigenen Willen gern dem Willen seines Oberen unterordnet." Und an einer anderen Stelle sagt er (serm. 5. de persecta obed.): "Es giebt viele Religiosen, welche unter dem Vorswande, etwas Nüplicheres und Bessers thun zu wollen, dassjenige unterlassen, was ihnen besohlen ist, und so ihrem eigenen Willen und ihrer Begierlichkeit solgen, aber mit Verslust des Verdienstes, das aus dem wahren Gehorsam entsspringt."

Fünfte Folgerung. Die Untergebenen müssen auch auf einige Freiheiten der Regel verzichten, falls ihnen dies von den Oberen anbesohlen wird. Der Grund ist, weil diese Freiheiten bisweilen den Brüdern oder dem ganzen Orden schädlich werden können. Ich habe aber gesagt: auf einige Freiheiten der Regel, und nicht auf alle. Denn die Oberen können nur die Verzichtleistung auf jene Freiheiten ans besehlen, die wirklich schädlich wirken könnten, entweder für den Einzelnen, oder für den ganzen Orden. Wenn das nicht der Fall ist, können sie auch die Ausübung, beziehungsweise Unterlassung einer von der Regel freigestellten Sache nicht gebieten.

Solche Freiheiten, die verboten, beziehungsweise geboten werden können, sind die nachfolgenden: Erstens, daß die Brüder ihre Kleider flicken dürsen (2. Kap.); zweitens, daß sie außer dem Oberhabit noch einen Unterhabit tragen können (2. Kap.); drittens, daß sie von allen Speisen, die ihnen vorgesetzt werden, essen dürsen (3. Kap.); viertens, daß sie die Benediktionsfaste von hl. Dreikönigen an halten kön-

nen (3. Kap.); fünftens, daß fie zu anderen Zeiten nicht zum leiblichen Faften verbunden find (3. Kap.); sechstens, daß die Minister und Kustoben, wenn sie wollen, die Brüber zum Kapitel berusen dürsen (8. Kap.).

Fene Freiheiten hingegen, welche die Oberen durch ein Gebot oder Verbot nicht aufheben können, sind: Erstens, daß die Vrüder in offenbarer Not nicht zum leiblichen Fasten gehalten sind (3. Kap.); zweitens, daß jemand, der die Resgel geistiger Weise nicht halten kann, zum Provinzialminister seine Zuslucht nehmen kann (10. Kap.); drittens, daß derzenige, welcher zu den Sarazenen, oder anderen Ungläubigen gehen will, seinen Provinzial um Erlaubnis hierzu bitten darf (12. Kap.). Diese Freiheiten sind so beschaffen, daß sie ohne Schaden sür den Orden oder für die Untergebenen nicht ausgehoben oder beseitigt werden können. Darum ist es auch den Vorzesehten nicht gestattet, etwas zu besehlen, was diesen Freisheiten zuwider wäre. So sehren Corduba, a Politio, Marschant und mehrere andere.

Sechste Folgerung. Die Untergebenen brauchen nicht zu gehorchen, wenn es sicher ist, daß der Besehl wider ihre Seele oder die Regel ist. Ausgenommen wäre der Fall, wenn der Obere aus rechtmäßigen Gründen in dem einen oder anderen Regelgebote, oder in einer sonstigen Vorschrift dispensieren könnte und dann das Gegenteil von dem Gedote besehlen würde. Ich habe gesagt: wenn es sicher ist. Denn so lange der Untergebene nicht sicher erkennt, daß dassienige, was ihm besohlen worden, wider die Regel oder seine Seele sei, ist er verpslichtet zu gehorchen. So lehrt der heilige Vernardin von Siena in seinem Rundschreiben an die Brüder in Übereinstimmung mit dem kanonischen Rechte und mit allen Theologen. So oft darum der Untergebene zweiselt, ob er verpslichtet sei zu gehorchen oder nicht, muß er seinen Zweisel ablegen und demütig das thun, was besohlen wurde;

fonft fest er fich burch feine Soffart und feinen Gigenfinn ber Befahr aus zu fündigen. Ich habe ferner gesagt: ausgenom= men ben Fall, daß der Obere aus rechtmäßigen Gründen dispenfieren konnte u.f.w. Denn, wofern der Dbere von einem Gebote dispensieren fann und rechtmäßige Gründe für eine Dispens vorhanden find, alsdann muß ber Untergebene gehorchen, wenn der Obere etwas befiehlt, was an und für sich gegen ein Regelgebot wäre. Der Grund davon ift, weil der Obere durch seine rechtmäßige Dispens alle Verpflichtung zu diesem Gebot hinwegnimmt und bewirkt, daß es nun nicht mehr gegen die Seele des Untergebenen, ober wider die Regel ift. Wenn also z. B. ein Obere aus wichtigen Gründen befehlen wurde, an einem gewiffen Kaft= tage nicht zu fasten, die kirchlichen Tagzeiten zu unterlassen, Schuhe zu tragen, auf einem Pferde zu reiten und bal., alebann müßte der Untergebene gehorsamen, auch wenn er zweifelt. ob der Obere einen hinreichenden Grund hat zu dispensieren.

Um dies noch beffer zu verstehen, wollen wir folgende sechs Bemerkungen hinzufügen:

Erfte Bemerkung. Der Papft, als oberfter Herr und Beftätiger der Regel, hat volle Macht und Befugnis, von sämtlichen Geboten der Regel zu dispensieren. Aber auch die Ordensoberen haben die Vollmacht, zunächst alle Regelgebote auszulegen, d. h. zu beurteilen, ob ein Gebot in gewissen Fällen verpflichte oder uicht; dann aber können sie auch in einigen Geboten dispensieren, d. h. die Verpflichtung zu denselben aufheben. Diese Befugnis kommt ihnen kraft ihres Amtes zu, und sie bedürfen derselben auch, um ihre Untergebenen in der richtigen Weise regieren und leiten zu können.

Was nun zunächst die Auslegung eines Gebotes anbetrifft, so müssen die Oberen, um ein richtiges Urteil fällen zu können, Verschiedenes hierbei ins Auge fassen, näm= lich an erster Stelle die Bedürfnisse der Person, zu deren Gunsten sie ein gewisses Gebot auslegen wollen. Wenn z. B. jemand bei den Ungläubigen ohne den Gebrauch des Geldes sein Leben nicht fristen könnte, so kann ihm der Obere erkläsren, daß in diesem Falle das Regelgebot, kein Geld anzunehmen, ihn nicht verpflichtet. Desgleichen darf ein Obere einem Kranken erklären, daß er zum Fasten oder zum Breviergebet nicht verpflichtet sei, oder daß er Schuhe tragen dürfe u.s.w. Dies heißt nicht von der Regel dispensieren, sondern nur die Erklärung abgeben, daß die Regel in einem besonderen Falle nicht verpflichtet, und daß also für die betressende Person das Gebot nicht mehr besteht.

Außerdem muffen die Oberen beachten, ob neben der Borschrift der Regel nicht noch ein anderes Gebot vorliegt, welches die Beobachtung des Regelgebotes unmöglich macht. Denn wofern zwei miteinander unvereinbare Bebote gufam= mentreffen, muß eins davon zurückstehen und zwar jenes, welches weniger ftreng verbindet. Wenn 3. B. ein Minderbruber (fei es im Gehorsam ober aus freien Studen) einem Rran= ken dienen soll, aber diesen Dienst nicht leisten kann, wenn er babei fasten ober sein Brevier beten mußte, alsdann murbe der Krankendienft vorgeben und die genannten Regelgebote mußten gurudstehen. In diefer Beise konnen nicht nur die Dberen, fondern unter Umftänden auch die Untergebenen die Regel felbst auslegen, wenn sie in Abwesenheit der Oberen in die Lage kommen etwas thun zu muffen, was die Re= gel an fich verbietet. Jedoch muß dies mit großer Vorsicht geschehen, und man darf durchaus nicht leichtfinnig dabei zu Werke geben, sondern muß sich vorher ein vernünftiges Urteil bilden, daß etwas wirklich notwendig sei; dann erft darf man ruhig handeln.

Die Oberen haben aber auch die Vollmacht, in einigen Regelgeboten aus triftigen Gründen wirklich zu dispen=

sieren, wie die Regelerklärer einstimmig lehren. Rechtmäßige Gründe hierfür sind zunächst der geistliche Nugen des Untergebenen, zu dessen Gunsten dispensiert wird, oder das geistliche Wohl anderer Personen; sodann die leibliche Not des Untergebenen sowohl, wie auch anderer Personen, sei es, daß dieselbe bereits vorhanden ist, oder daß sie mit Wahrscheinlichkeit bevorsteht.

Wegen des geiftlichen Nutens durfte 3. B. der Obere einen Strupulanten, welcher sein Offizium oftmals im Tage wiederholt und fich fo zu anderen Beschäftigungen untauglich macht, vom Breviergebete gang dispensieren, so daß er nichts mehr zu beten braucht. Desgleichen kann er einen Priefter, welcher den ganzen Tag vom Morgen bis zum Abend mit Predigen, Beichthören und dal. beschäftigt ist, vom Breviergebete bispensieren, damit er sich ungestört feinen geiftlichen Verrichtungen widmen konne. Wegen leib= licher Not kann ein Obere seinen franklichen Untergebenen vom Breviergebet, oder vom Kaften dispensieren, wenn ihn bieses an ber Erlangung ber Gesundheit hindert. Desgleichen fann der Obere einem Bruder, der den Kranken dienen foll, gestatten, Schuhe zu tragen , zu reiten u.f.w. , oder er kann ihn vom Fasten dispensieren, nicht weil es der betreffende Bruder für seine eigene Person nötig hat, sondern damit er desto besser ben Kranken dienen könne. So lehrt P. Marchant (in c. 10. text. 2. tit. 1. q. 3. concl. 2.).

Ich habe gesagt, daß die Oberen die Gewalt haben von einigen Regelgeboten zu dispensieren. Die Dispensgewalt erstreckt sich nämlich nicht auf alle Regelgebote, sondern nur auf einige, die bei Marchant (sup. in c. 10.) angeführt sind. Da ich jedoch diese Erklärung nicht für die Oberen, sondern für die Untergebenen schreibe, so will ich bloß für letztere hier Nachstehendes bemerken.

Wenn ber Obere aus einem bestimmten Grunde von

einem Gebote Dispens gegeben hat, so währt dieselbe so lange, als die Ursache oder die Not andauert, welche den Grund für die Dispens gebildet hat. Wenn also inzwischen ein neuer Obere käme, so wäre deswegen eine neue Dispens nicht notwendig, wie Portel lehrt (verb. licentia, n. 1.). Anderseits aber hört die Dispens auf, sobald der Grund aufshört, weswegen sie gegeben wurde. Ferner ist zu beachten, daß eine Dispens ungiltig ist, wenn die Untergebenen gegen ihre Oberen nicht aufrichtig sind, sondern ihnen einen falsschen Grund oder eine erdichtete Not angeben, welche in der That nicht besteht. Solche unaufrichtige Brüder übertreten die Regel und leben im Stande der Verdammnis.

Jweite Bemerkung. Obwohl alle Gebote, die in der Regel enthalten find, ihrer Natur nach unter Todsünde verspflichten, so wird dennoch ein zweifaches erfordert, damit die Übertretung eines solchen Gebotes im einzelnen Falle wirkslich eine schwere Sünde ausmache. Es muß sich zunächst um eine wichtige und bedeutende Sache handeln; sodann muß die Übertretung derart sein, daß sie gegen den Zweck des Gebotes verstößt. So lehren die Theologen allgemein.

Es muß sich also erstens um eine hinreichend wichtige und bedeutende Sache (oder Materie) handeln; denn es ist nicht anzunehmen, daß der unendlich gütige Gott jemand wegen einer Kleinigkeit mit ewigen Qualen bestrasen wird. Das Gleiche gilt ja bei den göttlichen Geboten, und darum muß man es auch bei den Geboten der Regel gelten lassen. So macht z. B. das Annehmen eines geringfügigen Gegenstandes im Werte von ein bis zwei Mark, serner das Auslassen einer Kleinigkeit außer der Mahlzeit an Fasttagen noch keine schwere Sünde aus. P. Marchant (in hunc loc.) hält es auch noch für keine schwere Sünde, einige Stunden

ober auch einen ganzen Tag ohne Not Schuhe zu tragen, ober etwa eine Stunde weit zu reiten (falls kein Ürgernis dadurch gegeben würde). Nach meiner Ansicht ist das aber schon ziemlich hoch gegriffen, und wohl das höchste, was man zugeben kann.

Zweitens muß die Übertretung gegen ben 3 weck verftogen, welchen bas Gebot erreichen foll. Gin Gefet verbindet ja nur insoweit, als es der Gesetzgeber beabsichtigt; und barum muß man vernünftiger Weise annehmen, baß bei einem Gesetze nicht ber Wortlaut, sondern die Absicht bes Gefetgebers die Sauptfache fei, und daß es dem Gefetgeber vor allem daran gelegen ift, daß man nicht gegen jenen Zweck handele, den er hierbei im Auge gehabt und um deffentwillen er das Gesetz gegeben hat. Obschon also z. B. im zweiten Kapitel verlangt wird, daß die Minister biejenigen, welche fich jum Eintritt in ben Orden melben, examinieren und über den katholischen Glauben befragen sollen, so ift es doch nicht nötig ein solches Examen vorzunehmen, wenn man genau weiß, daß die betreffenden Randidaten gut katholisch erzogen find. Ebenso wird im neunten Rapitel den Brüdern verboten zu predigen, wenn sie nicht vom Generalminifter geprüft und fähig befunden find. Doch brauchen nach der Lehre des beiligen Bonaventura diejenigen, bei denen eine folche Brufung überflüffig ift, auch nicht zum Generalminifter geschickt zu werden. Ebenso meint P. Marchant (in c. 10. text. 2. tit. 1. q. 1.), daß bei ber Bufluchtnahme zum Gelbe manche Vorschriften, welche die Art und Weise derselben betref= fen, nicht unter schwerer Sünde verbinden, wenn nur das Wefen des Gebotes beobachtet wird, d. h. wenn man noch fagen fann, daß die Brüber in der That fein Gelb annehmen und auch nicht den Gebrauch und die Verwaltung desfelben haben.

Dritte Bemerkung. Aus bem bereits Gesagten ergiebt

sich, daß bie Regel in manchen Buntten von bem einen Minderbruder ftrenger, von bem anderen minder ftreng beobachtet werden tann, ohne daß letterer fich badurch verfündigt. Der Grund ift flar; benn gleichwie es in ber Beobachtung ber göttlichen Gebote und in Ausübung ber Tugenden viele Grabe und Stufen gebei. fann, fo fann dies auch der Fall sein in der Beobachtung der Regel und Gelübde. Darum fage ich, daß angftliche Brüber fich huten sollen, andere leichtfinnig zu verurteilen, welche die Regel etwas weniger ftreng halten; benn oftmals mag es für einen einzelnen Bruder hinreichen, wenn er in feiner (minder voll= fommenen) Beise die Regel befolgt, mahrend es für die Kommunität nicht hinreichen wurde, wollte fie in dieser Beife die Regel beobachten. Daraus, daß biefer ober jener Bruder fich nicht bis zur vollkommenften Beobachtung eines Gebotes erhebt, folgt noch keineswegs, daß er auch gegen das Gebot fündigt, oder dasselbe verlett.

Bielleicht möchte aber jemand hier einwenden, daß der beilige Franziskus verlangt hat, seine Regel follte buchftab= lich beobachtet werden. Diese buchstäbliche Beobachtung kann aber nur eine fein; und somit ift eine mehrfache Art und Weise die Regel zu halten ausgeschlossen. Hierauf antworte ich, daß dieses Wort nicht im pharifäischen Sinne von dem toten Buchstaben verstanden werden darf, sondern von dem, was durch den Buchstaben ausgedrückt wird, nämlich von bem Sinn und Inhalt, welchen ber heilige Stifter im Auge hatte. Der heilige Hilarius fagt: "Um etwas recht zu ver= ftehen, muß man vor allem den Grund untersuchen, warum es gesagt wurde; benn nicht das Wort steht höher als bie Sache, sonbern umgekehrt, bie Sache ift wichtiger als bas Wort." Wer also nicht gegen den durch den Buchstaben ausgedrückten Sinn handelt, ber beobachtet die Regel buch= ftäblich, wenn er auch nicht die hochste Stufe ber Bollfommenheit hierbei erreicht.

Dierte Bemerkung. Obwohl die Oberen (wie in der ersten Folgerung bereits gesagt wurde) die Macht haben, etwas unter einer Tobsunde zu befehlen, was nicht in der Regel enthalten ift, so folgt baraus doch nicht, baß bie Untergebenen immer schwer sündigen, wenn sie einen Befehl der Oberen übertreten. Damit die Übertretung eines Gebotes wirklich zu einer Tobsünde werde, wird erfordert, daß ber Untergebene genau den Willen des Oberen fenne, und daß die gebotene Sache so wichtig sei, daß fie unter einer Todfünde anbefohlen, beziehungsweise verboten werden fann. Denn so lange der Untergebene den Willen seines Oberen nicht genau kennt (oder zu kennen nicht verpflichtet ist) und also auch nicht weiß, ob der Obere ihm dieses oder jenes wirklich anbefehlen will, so tritt für ihn noch nicht die Verpflich= tung bes Gehorsams ein, sondern er bleibt im Besitze seiner Freiheit, bis ihm der Wille des Borgesetten hinreichend bekannt wird. Freilich, der vollkommene Behorsam treibt ben Religiosen an, auch das zu vollbringen, was nach seiner Meinung dem Oberen angenehm sein wird, obschon es nicht befohlen ift. Jedoch ift das keine Pflicht, sondern nur ein Rat der Bollkommenheit, daß man auf biese Weise seinen Willen dem Willen des Vorgesetzten unterwerfe. Somit finbet hier dasjenige seine Anwendung, was ich vorhin gefagt habe, nämlich, daß es mehrere Grade in der Bolltommenheit giebt.

Um eine schwere Sürde gegen den Gehorsam zu beseehen, genügt es ferner nicht, einfach zu wissen, daß der Obere wirklich ein Gebot gegeben hat (auch in einer wichtigen Sache), sondern der Untergebene muß sich auch bewußt sein, daß der Obere zu diesem Gebote unter schwerer Sünde verbinden will. Dies kann er aus folgenden Stücken entenehmen: erstens, wenn der Obere ihm dieses ausdrücklich

sagt ober sagen läßt; zweitens, wenn er es im Gehorsam ober unter Strafe der Exkommunikation gebietet; drittens, wenn der betreffende Gegenstand seiner Naturnach so wichtig ist, daß man von seiten des Oberen einen Befehl unter schwerer Sünde annehmen muß.

Eine geringfügige ober belanglose Sache kann nicht un= ter schwerer Gunde geboten werden, und wenn auch die Minberbrüder gehorsam sein muffen in allem, was nicht gegen die Regel oder gegen ihre Seele ift, so können doch die Oberen nicht alles befehlen, was fie nur wollen. Ihre Befehle muffen vielmehr vernünftig und billig fein, wie es die Sache und die Umstände erfordern. Damit aber die Untergebenen in diesem Bunkte nicht sich selbst betrügen und in augenschein= lichen Ungehorsam verfallen, bemerkt P. Marchant (in cap. 10. text. 2. tit. 3. qu. 3.) sehr treffend: Wenn ein Untergebener zweifelt, ob der Gegenstand hinreichend wichtig sei, um unter Tobfunde geboten, beziehungsweise verboten werden zu können, alsdann muß er annehmen, daß er verbunden ift zu gehorchen, und daß der Obere einen rechtmäßigen Grund hat, die Sache in einer schwer verpflichtenden Beise anzube= fehlen. Denn manchmal haben die Oberen wirklich fehr ge= wichtige Gründe, welche den Untergebenen unbekannt sind, aber auch von den Oberen nicht jedem mitgeteilt werden können: und darum handeln die Untergebenen unverftändig, wenn fie bie Befehle der Oberen verkehrt auslegen und auffaffen, ge= mäß den Worten des weisen Mannes (Prov. 26, 16.): "Der Faule dünkt sich weiser, als sieben Männer, die Sprüche reben." Wenn es barum nicht außer allem Zweifel fteht, daß der Obere die ihm verliehene Befugnis überschreitet. barf man fein Gebot nicht verachten ober zum Schlimmen auslegen, wie gleichfalls P. Marchant bemerkt.

Fünfte Bemerkung. Ein Untergebener, der das Ge= bot seines Borgesetzten übertritt aus sündhafter Berach= tung bes Gebotes als solches, oder aus Verach= tung bes Dberen, insofern er Obere ift, begeht badurch eine eigene, schwere Sünde. Wird ihm also eine Sache unter schwerer Sünde geboten, dann begeht er burch eine berartige Übertretung bes Gebotes nicht nur eine. sondern zwei Tobsünden. Ja, wenn ihm auch bas Gebot nur unter einer läßlichen Sünde gegeben wäre, wurde er doch wegen diefer Verachtung neben der läßlichen noch eine Todsunde begehen, wie die Theologen gemeiniglich lehren. Der Grund ist, weil ein solcher die Macht und Auktorität verachtet, die Gott dem Oberen gegeben, gemäß den Worten des heiligen Paulus (Röm. 13, 1 — 2): "Federmann unterwerfe fich ber obrigfeitlichen Gewalt; benn ce giebt feine Gewalt außer von Gott, und die, welche besteht, ift von Gott angeordnet. Wer demnach fich der (obrigfeitlichen) Ge= walt widersett, der widersett sich der Anordnung Gottes; und die fich dieser widerseten, ziehen sich felbst die Berdamm= nis zu."

Um dieses besser zu verstehen, muß man bemerken, daß ich erstens gesagt habe: wer das Gebot übertritt aus sündhafter Verachtung. Denn wosern jemand aus einem rechtmäßigen Grunde ein Gebot verachtete, z. B. weil die besohlene Sache in der That unvernünstig ist, oder weil sie in keinem Verhältnis zu der hohen Strase steht, so würde er dadurch keine besondere Sünde begehen; denn auf diese Weise verachtet er nicht die von Gott gesetze Austorität, sondern den Unverstand, oder die Unbilligkeit der Strase. Dennoch muß man sich wohl in Acht nehmen, daß man sich nicht einer Täuschung hingiebt, und im Zweisel muß man immer zu Gunsten des Gesetzes und des Gesetzgebers entscheis den und gehorchen, wie oben gesagt wurde.

Ich habe zweitens gesagt: aus Verachtung bes Gebotes als folchen. Denn wofern jemand bas Gebot

nur deswegen verachtet, weil es so kleinlich ist, so wäre dies nur eine läßliche Sünde, da er nicht die Auktorität, sondern die anbefohlene geringfügige Sache verachtet. Nach der Ansicht des P. Hering (p. 2. d. 7. qu. 7. n. 63.) ist dies jedoch nur eine läßliche Sünde.

Ich habe brittens gesagt: ober aus Berachtung bes Oberen, infofern er Obere ift. Denn wofern jemand seinen Borgesetten geringschätt, nicht weil er sein Borgesetter ift, sondern weil berselbe gemiffe Mangel und Gebrechen an sich hat, z. B. weil er zu unvorsichtig, ungelehrt, stürmisch ift, ober für die Beobachtung der Bucht wenig Gifer zeigt, - und wenn er beshalb nicht alle feine Befehle befolgen will, so sündigt er zwar gegen den Gehor= sam, begeht aber badurch feine weitere Sunde, weil er nicht ben Oberen als solchen, sondern nur als eine mit verschiedenen Mängeln behaftete Verson, oder vielmehr, weil er bessen Fehler verachtet. Gleichwohl ift diese Handlungsweise nicht ohne große Gefahr, weil man von der Geringschätzung der Berson sehr leicht zur Berachtung der Auftorität und Stellung, welche die Oberen inne haben, gelangt, und weil man gemeiniglich wenig zwischen diesen beiden Dingen unterscheibet. Dies muffen sich besonders diejenigen merken, welche fich leicht ein verächtliches Urteil über ihre Vorgesetzten erlauben und die ihre eigenen Fehler und Übertretungen gern auf die Oberen abwälzen möchten. Solche behaupten zwar. daß nur die Dummheit ihrer Oberen, ihre Unvorsichtigkeit und Mangel an Distretion Urfache find, weshalb fie deren Gebote nicht beobachten; und doch ift weder die Gelehrsamkeit, noch die Vorsicht und der fromme Lebenswandel ihrer Dberen im stande, fie gur treuen Saltung ber Regel gu ver= Das ift ein Zeichen, daß sie ein verbittertes Gemüt gegen ihre Oberen haben und von Verachtung gegen fie erfüllt find, da fie ihre Worte und Werke ftets zu tabeln

wissen (P. Marchant tom. 2. tr. 1. tit. 9. qu. 2.).

Ich habe viertens gefagt: wenn ihm auch bas Gebot nur unter einer läßlichen Gunde gegeben ware u.f.w. Obicon also die anbesohlene Sache nur gering ift, begeht man doch eine Todfünde, wenn man bas Gebot als solches, oder den Oberen als solchen verachtet, wie oben gesagt wurde. Daraus ichlicken bann die Regel= erklärer gemeiniglich, daß ein Ordensmann schwer sündigt. wenn er die Statuten und Anordnungen seines Obern übertritt, nicht etwa aus Leichtsinn und Trägheit, sondern aus Berachtung, weil er sich benselben nicht unterwerfen will, ober um zu zeigen, daß er das Gebot und die Verordnungen seiner Oberen nicht achtet. Nach dem Berichte Portels (ad verb. Statutum. in addit.) hat Bius V. allerdings erklärt, baß die Minderbrüder zu feinem Gesetz ober Ordensstatut unter Todfunde verbunden find. Doch fügt er hinzu: "wenn nicht etwa die Übertretung aus Berachtung geschieht." Mit diesen Worten giebt er klar zu erkennen, daß es eine Tod= funde ift, wenn man die Statuten aus Berachtung übertritt. Dasselbe wird auch durch unsere Generalkonstitutionen ausdrücklich erklärt (n. 736.).

Sechste Pemerkung. Die Generalkonstitutionen unseres Ordens verpflichten die Brüder nicht unter Sünde, mit Ausenahme jener Fälle, die etwa schon durch das göttliche oder menschliche Recht unter Sünde geboten sind; ferner wenn etwas unter dem Gehorsam, oder bei Strafe der Exkommusnikation besohlen wird (cfr. 736.). Nichtsdestoweniger kann man auf dreierlei Beise durch Übertretung der Statuten sich versündigen:

Erstens, wenn man dieselben übertritt aus einem Grunde, ber an und für sich schon sündhaft ist. So begeht derjenige eine schwere Sünde, der aus Berachtung die Statuten oder sonstige Anordnungen der Oberen übertritt, wie bereits oben

gesagt wurde. Ferner sündigt berjenige, welcher aus Jorn, oder in der Absicht, sich zu rächen, zur Zeit des Silentiums gegen die Oberen murmuriert, oder jemand die Ehre absichneidet, überhaupt, wenn er aus einer an und für sich sündhaften Absicht die Vorschrift der Oberen übertritt. Eine solche Übertretung ist eine schwere oder läßliche Sünde, jenachdem die Ursache, weswegen sie begangen wird, eine schwer oder läßlich sündhafte ist. Jedoch liegt in einer derartigen Übertretung der Statuten keine andere Bosheit, als nur diejenige, welche von der sündhaften Ursache herrührt; und darum würde es genügen, wenn man in der Beichte sagte: Ich habe murmuriert, dem Oberen die Ehre abgeschnitten u.s.w., ohne hinzufügen zu müssen, daß dies zur Zeit des Silentiums geschehen ist.

Zweitens fündigt man durch Übertretung der Statuten. wenn man dieselben entweder ohne Grund, oder aus einem verkehrten Grunde gewiffermagen ftanbig und aus Be= wohnheit übertritt, ohne sich bessern zu wollen, nament= lich wenn man beswegen von den Oberen schon oft ermahnt wurde. Solche Religiosen, sagt der ehrwürdige P. Dierkens (tract. de obligat. reg. et constit. c. 6. §. 2.) Icben in einem bosen und gefährlichen Buftande, weil fie fehr leicht zur Verachtung der Statuten und dadurch in eine schwere Sünde hineinkommen. Dionyfius der Karthäuser (de reform. claustr. c. 6.) fagt in Bezug hierauf: In den Regeln und Statuten der Ordensleute sind allerdings viele Sachen ent= halten, welche nicht in Rraft eines Gebotes verbinden. fo daß man nicht gleich schwer sündigt, wenn man dagegen fehlt. Solche Sachen sind z. B. die Beobachtung des Silentiums, die Teilnahme am gemeinsamen Chorgebet, Flucht bes Müßigganges, oder Bermeidung des unnüten Umberschweis fens u.f.w. Nichtsbestoweniger geht es ohne Tobsunde nicht ab, wenn man biefe Sachen gewohnheitsmäßig und

faft fortwährend übertritt, ohne weiter barauf zu achten oder sich beffern zu wollen. Deshalb fallen solche verkehrte Religiofen, welche gar keinen ober nur wenig Sinn für die Bucht haben, die nur nach ihrer Bequemlichkeit und Sinnlichfeit leben, welche voll find von weltlichen Gitelfeiten, sich bem Müßiggange ergeben, und fortwährend plaudern und schwäßen, in zahllose Sünden, nicht allein in läßliche, son= bern auch in schwere. Ja, ihr ganzes Leben ist ein fort= währendes Sündigen, vornehmlich weil fie das Gute, welches fie zu verrichten scheinen, dermaßen schläfrig und nachläffig, so ohne Chrfurcht verrichten, daß Gott hierdurch mehr erzürnt und beleidigt, als geehrt und versöhnt wird. Diejenigen. die so in ihrer Faulheit stecken, wie beichten sie? wie lesen fie die Messe? wie kommunizieren sie? Sie bessern sich in keinem Punkte und machen sich auch aus vielen Dingen, die gang gewiß schwere Sunden sind, durchaus kein Gewiffen. So spricht der gelehrte Dionysius der Karthäuser. — Der Grund davon ift, weil man durch eine folche ftändige und gewohnheitsmäßige Übertretung gewissermaßen in der That zeigt, daß inan die Statuten und Anordnungen der Oberen gar nicht achtet, ja biefelben formlich verachtet. Wenn man fie beswegen ermahnt, antworten fie gleich: Es liegt mir wenig daran, ich mag nicht, oder ich werde es doch nicht anders machen, mag es fich nun um etwas Geringes ober um Wichtiges handeln. Solche Ordenspersonen stellen dem Streben nach Vollkommenheit ein großes Sindernis in den Weg, ja fie haben sogar den gegenteiligen Willen, nicht nach Bollfommenheit zu streben, was bei einem Religiosen nach der Lehre aller Theologen eine schwere Sünde ift. -Wenn sie jedoch das Sündhafte ihrer nachläfsigen Lebens= weise erkannt haben und darüber Reue und Leid erwecken, den Vorsatz der Besserung machen und auch einigen Fleiß barauf verwenden, alsdann kann man annehmen, daß ihre

Übertretungen mehr aus menschlicher Schwachheit und Armsseligkeit, als aus Verachtung ober Geringschätzung ber Stastuten herrühren.

Drittens fündigt man burch Übertretung ber Statuten, wenn man badurch schuld ift, daß andere zur Gunde verleitet werden, oder daß die Ordenszucht beswegen erschlafft. Dies fann 3. B. fehr leicht ftattfinden bei Ubertretung des Still= ichweigens: benn wo fein Stillschweigen herrscht, ba ift nach den Worten des Apostels Jakobus (Kap. 1, 26.) "nur eine eitle Religion" d. h. kein wahrhaft religiöses Leben, und der heilige Auguftin sagt: Wer seine Zunge nicht bewahrt und im Zaume halt, ift fein Ordensmann. Cbenfo fagt ber heilige Antonius (Part. 1. tit. 2. c. 14.): Von dem vielen Schwäten kommen alle Fehler her; benn badurch ver= gißt man die Aufmerksamkeit auf sich felbst, unterläßt die Sammlung bes Beiftes, welche für das Ordensleben fo notwendig ift, und vernachläffigt das Gebet und die Betrachtung. Ferner versäumt man durch vieles Schwäten das Studium ber beiligen Schrift und ber Theologie und macht fich badurch unfähig die übertragenen Umter zum Ruten und zur Erbauung bes Volkes zu verrichten und wird fo bem Orden zur Laft. Durch immermährendes Schwäben entsteht endlich oftmals Saber, Streit, Chrabschneibung, Murmuration und andere zahllose Sünden.

Wenn darum jemand recht auf sich achten will, wird er in der That finden, daß durch Übertretung der Statuten sehr viele Sünden verursacht werden. Ja, was noch mehr ist, durch die fortgesetze Übertretung der Statuten kommt man leicht zur Übertretung der Gelübde und jener Gebote, die unter schwerer Sünde verbinden, da die Statuten gewissermaßen die Vormauer bilden, welche zum Schuße der Regel errichtet ist. Wenn darum ein Religiose anfängt zu untersuchen und zu fragen, warum die Oberen dies oder

jenes befohlen haben, warum er und nicht ein anderer dies thun müsse, alsdann wird er auch leicht weiter gehen und sagen: Ich brauche dies oder jenes nicht zu thun, und schließelich: Ich will es nicht thun. Bei so einer Gesinnung kann aber eine Verletzung des gelobten Gehorsams nicht ausbleiben.

Das Gleiche gilt auch bei den anderen Gelübden, z. B. wenn eine Ordensperson anfängt, etwas gegen die Satuten anzunehmen ober wegzugeben und dgl. Man wird dann immer weiter geben, bis die Gunde des Gigentums begangen ift. Oder wenn man anfängt, ohne Erlaubnis in die Säuser ber Weltleute zu gehen, mit Frauenspersonen ohne Not zu verkehren, Briefe an sie zu ichreiben, oder solche von ihnen zu empfangen. Dies alles bringt manche Gefahren für das Gelübde der Kenschheit mit sich. Ich will ganz da= von schweigen, daß solche Übertreter der Statuten durch ihr verkehrtes Beispiel andere nach sich ziehen und ebenfalls zu einem unordentlichen Leben verleiten. Daraus erwächst bann vielfach für den Orden Schimpf und Schande, die Ehre Gottes wird vermindert, die Weltleute nehmen Argernis daran und viele Seelen gehen deswegen zu Grunde, welche fonft durch ein wohlgeordnetes und gesittetes Leben Chrifto bem Herrn hätten gewonnen werden können. Das Gefagte mag über diesen Gegenftand genügen. Die Anführung wei= terer Grunde, sowie die Widerlegung von Ginwendungen übergehe ich hier, um in der Erklärung der Regel fortzu= fahren.

Nachdem also unser heilige Vater die Untergebenen belehrt hat, wie sie ihren Vorgesetzten zu gehorchen haben, giebt er ihnen nunmehr ein Mittel an die Hand, wie sie die Regel überall und an allen Orten, wo sie sich befinden, treu und rein beobachten können. Er sagt:

"Wenn irgendwo Brüder wären, weldse wüßten

und erkännten, daß sie die Regel geistlicher Weise nicht halten könnten, die können und sollen zu ihren Ministern ihre Buslucht nehmen."

Nach Erklärung bes Papstes Klemens V. sind diese Worte einem Gebote gleich zu achten. Um nun dieses Gebot gut zu verstehen, muß man drei Punkte berücksichtigen, nämlich: Erstens, was es heißt, die Regel geistlicher Weise zu beobachten; zweitens, wer hier unter der Bezeichnung Minister verstanden wird; und drittens, auf welche Weise man zu denselben Zuflucht nehmen muß.

Was das erste anbetrifft, so kann jemand die Regel geistlicher Weise dann nicht beobachten, wenn der Ort, an dem er wohnt, oder die Personen, mit denen er verstehren muß, ihn gewissermaßen zur Sünde zwingen, oder wenn eine nahe Gelegenheit und heftige Bersuschungen von Außen ihm fast ständige Gefahren zur Sünde bereiten. Denn nach Aussage der vier Magistri besobachtet man die Regel geistlicher Beise dann, wenn man dieselbe beharrlich und in ihrer ganzen Reinheit, ohne Überstretung, sowie ohne Gefahr der Übertretung beobachtet.

Was das zweite angeht, nämlich, wer hier unter dem Ausdruck Minister zu verstehen sei, so muß man wissen, daß mit diesem Worte hier sämtliche Oberen bezeichnet werben, wie der General, Provinzial, oder Kustos einer selbstänsdigen Kustodie, sowie auch der Guardian u.s.w. Zu allen diesen darf man seine Zuslucht nehmen. Wenn die niederen Oberen nicht helsen können oder wollen, alsdann können und sollen die Brüder an die höheren Oberen sich wenden; und obschon sie sich auch gleich im Ausfange direkt an die höheren Oberen wenden dürsen, so würde sich dieses doch nicht geziemen, wie Hugo de Dina sagt, wenn die niederen Oberen gerade so gut Abhilfe schaffen könnten.

Was bas britte anbelangt, nämlich die Art und Weise, wie man zu ben Minftern Buflucht nehmen foll, fo ift gu beachten, daß man, wie gesagt, nicht die höheren Oberen beläftigen foll, wenn der Guardian ober Sausobere feinen Untergebenen helfen tann und will. Muß man aber die Silfe eines höheren Oberen in Auspruch nehmen, bann ift es nicht immer notwendig, in eigener Person ben Provinzialminister aufzusuchen, da man ihm sein Anliegen ent= weber schriftlich, ober burch Bermittelung eines anderen vortragen fann. Wenn aber ber Untergebene aus gewissen Grunden perfonlich zum Provinzialminifter geben mußte, alsdann muß er fich, wie der heilige Bonaventura fagt, an die Art und Beise halten, welche von den Statuten vorgeschrieben ift. Denn obwohl der Orden die Ausübung biefes Rechtes und diefer von der heitigen Regel vorge= schriebenen Pflicht nicht verhindern darf, fo konnen die Oberen boch eine bestimmte Art und Weise vorschreiben, welche die Untergebenen einzuhalten haben, damit keine Unordnungen und Migbräuche hieraus entstehen. Denn, fagt Sugo de Dina, Die Ungufriedenen konnten fich leicht eine Notwendigkeit erdichten und aussinnen, um besto freier außerhalb des Rlofters und des Gehorsams umber schweifen und ihre Berkehrtheiten ins Werk feben zu können, jum großen Argernis und Nachteil bes Orbens. Darum hat auch bas Rougil von Trient (sess. 25. de Regul. c. 4.) verordnet, daß niemand aus seinem Aloster geben darf, auch nicht unter bem Bormande, fich ju feinen Oberen zu begeben, es fei benn, daß er zu ihnen geschickt oder von ihnen gerufen wird. Die Generalkonstitutionen verlangen, daß man eine schriftliche Erlaubnis bes Oberen haben muffe, wenn man gum Brovinzialminifter geben wolle (n. 675.). Wer gegen den ftrengen Befehl des Oberen das Saus verläßt, unter welchem Vorwande auch immer, foll als Apostat angesehen und beftraft werben (n. 87.). Aus bem Gefagten ergeben fich

nachstehende Folgerungen.

Erste Folgerung. Niemand ist verpflichtet zu den Ministern seine Zuflucht zu nehmen, wenn die Gesahr zur Sünde nicht von dem Orte, von den Bersonen oder von den Gelegenheiten herkommt, die mit dem Orte verknüpft sind, sondern lediglich von der Schwachheit oder Verkehrtheit des betreffenden Bruders, welcher die Gelegenheit und Gesahr zur Sünde leicht meiden könnte, wenn er sich nur die nötige Mühe geben wollte. In einem solchen Falle sind dann auch die Oberen nicht verpflichtet, ihn anzuhören, oder ihn von jenem Orte sortzunchmen, sondern es genügt, wenn sie ihn ermahnen, die Gelegenheit zu meiden und die Sünde zu kliehen. Der Grund ist, weil man unter solchen Umstänsden die Regel wohl halten kann, wenn man will.

Zweite Folgerung. Niemand ift gehalten, zu den Ministern seine Zuslucht zu nehmen, weil er etwa in einem anderen Konvente oder in einer anderen Provinz die Regel strenger und vollkommener halten könnte. Denn es wird nur von ihm verlangt, daß er die Regel an dem Ort, wo er sich befindet, geistlicher Weise halten kann, ohne besondere Gesahr, wider dieselbe schwer zu sündigen. Der Grund ist, weil, wie bereits gesagt wurde, die Regel ohne Verletzung des Gewissens von dem einen strenger gehalten werden kann, als von einem anderen.

Dritte Folgerung. Wenn jemand zu den Ministern seine Zuslucht nehmen will, wuß er ganz bestimmt wissen, daß er an dem Orte, wo er sich befindet, die Regel geistlicher Weise nicht halten kann. Darum sind die Misnifter nicht gehalten, jene Brüder anzuhören, welche leichtsfertig oder aus Verkehrtheit sich allerhand Gründe und Hinsbernisse ausdenken, welche nur in ihrer Phantasie bestehen. und die unter dem Vorwande, daß sie die Regel nicht hals

ten können, das Joch des Gehorsams abzuschütieln, ober an einen anderen Plat hinzukommen sich bemühen, der ihrer Be quemlichkeit besser paßt.

Wenn aber jemand aus einem rechtmäßigen Grunde bei den Ministern Zustucht sucht, so sagt die Regel hierüber:

"Die Minister aber sollen sie liebevoll und gütig aufnehmen und ihnen soldze Vertraulichkeit bezeigen, daß sie mit ihnen reden und umgehen können, wie Herrn mit ihren Dienern. Denn so muß es sein, daß die Minister aller anderen Brüder Diener seien."

Mit diesen Worten fordert der heilige Vater Franziskus von den Ministern ein dreisaches, wenn jemand zu ihnen seine Zuslucht nimmt, um die Regest geistlicher Weise beobachten zu können, nämlich, daß sie ihn Liebevoll, gütig und mit Vertraulichkeit aufnehmen. Liebevoll, d. h. mit einem freundlichen Angesichte, mit sansten und liebreichen Worten, und mit brüderlicher Umarmung. Gütig d. h. mit einem Herzen, das erfüllt ist von jener zärtlichen Gesinnung, die ein Vater gegen seine Kinder trägt, damit der Vruder durch eine solche liebevolle Aufnahme angetrieben werde, seine Not und sein Gewissen frei und ganz zu offenbaren und volles Vertrauen zu ihnen fassen möge.

Fene Oberen also, die durch ihr hartes, hoffärtiges und unzugängliches Wesen schuld sind, daß ihre Untergebenen es nicht wagen zu ihnen zu kommen und sie um ihren Beistand zur getreuen Beobachtung der Regel zu bitten, oder welche die Brüder mit scharfen und verlegenden Worten forttreiben, sündigen schwer, sowohl wider die Regel, wie

auch gegen das göttliche Gebot. Zuerst fündigen fie wider bie Regel; benn weil die Untergebenen durch ihre Regel ge= halten find, ju ihren Miniftern ihre Buflucht ju nehmen, um die Regel geiftlicher Weise beobachten zu konnen, fo folat flar baraus, baf auch bie Oberen fraft besfelben Bebotes verbunden find, ihnen behilflich zu fein, dies Gebot gu erfüllen. Souft wurde es ja vergeblich fein, ben Untergebenen ein folches Gebot zu geben, wie Corduba bemerkt (in c. 10. q. 5. p. 3.). Ferner sündigen folche Oberen auch wider das göttliche Geset; denn kraft ihres Amtes find die Borgesetten verbunden, ihren Untergebenen in allen geiftlichen und leiblichen Röten zu helfen und dafür Sorge zu tragen, daß die Regel und die göttlichen Gebote wohl beobachtet werden. Darum fagt hier der heilige Bater, daß die Minister aller anderen Brüder Diener seien, nach der Lehre Chrifti des Herrn, welcher beim heiligen Evangelisten Lukas fagt (Rap. 22. B. 26.): "Wer unter euch der Größte ift, werde wie der Rleinste, und der Borfteher werde wie der Diener." Das Gefagte gilt für die Oberen; die Untergebenen aber muffen fich hier folgendes merken:

Erstens, die hl. Regel sagt zwar, daß sie mit ihnen (nämlich mit ihren Oberen) reden und umgehen kön=nen, wie Herrn mit ihren Dienern. Dies gilt aber nur dann, wenn sie zu ihnen Zuflucht nehmen, um die Resgel geistlicher Weise beobachten zu können, und nicht, um von ihnen irgend eine Dispens oder Milberung, oder eine unsnötige Ersaubnis zu etwas, sowie menschlichen und sinslichen Trost zu ersangen, wie P. Marchant bemerkt (in c. 10. text. 4. qu. un.).

Zweitens, obwohl der heilige Franzistus mit obigen Worten die Oberen zur Demut ermahnt, will er doch keines= wegs den Untergebenen eine Anleitung zur Hoffart ober zur Geringschätzung der Oberen geben. Das Ansehen der Oberen

in der Leitung der Untergebenen soll nach den Worten des heiligen Gregor nicht durch zu große Demut vermindert werden; darum hat auch derjenige, welcher gesagt hat: "Werder Größte unter euch ift, werde wie der Kleinste" nicht gesagt, daß der Kleinste werden solle wie der Größte, wie treffend der heilige Bonaventura bemerkt (in c. 10. Reg.). Das sollen also jene Untergebenen bedenken, die wegen dieser Worte meinen, daß sie sich an ihre Oberen ohne Ehrerdiestung wenden dürfen, und daß sie ihnen keine Achtung zu bezeigen brauchen. Dadurch würden sie gar sehr sehlen und sich schlimm versündigen.

Nachdem also unser heilige Bater sowohl ben Borgessetzen als auch den Untergebenen einige Gebote gegeben, wens det er sich in den folgenden Worten an alle seine Brüder, und giebt ihnen gar schöne Ermahnungen, indem er sagt:

"Ich erinnere aber und ermahne meine Brüder im Herrn Tesu Christo, daß sie sich hüten vor Stolz, eitler Chre, Neid, Geiz, Sorge und Bekümmernis dieser Welt, vor Chrabschneiden und Murren."

Durch diese Worte ermahnt der heilige Franziskus seine Kinder, das Böse zu fliehen. Zunächst sollen sie sich hüten vor dem Stolze, sowohl innerlich im Herzen, wie auch änßerlich in ihren Worten und in ihrem ganzen Benehmen, namentlich im Umgange mit anderen, damit die Gott verssprochene Demut in ihnen erhalten werde. Ferner sollen sie fliehen die eitle Ehre, damit sie den Lohn nicht verslieren für die guten Werke, die sie verrichten; den Neid, damit sie die brüderliche Liebe nicht verlegen, welche sie einander zu erzeigen schuldig sind; den Geiz, damit sie

nichts thun, was der allerhöchsten Armut, die sie gelobt', zuwider ist. Denn der Geiz ist ja nichts anderes, als die unordentliche Begierde nach zeitlichen Gütern die man nicht hat, oder eine gar zu große Sorge für die Bewahrung dessen, was man hat. Sodann sollen sie sich hüten vor der Sorge und Bekimmernis dieser Welt, damit sie das Heilichrer Seele und die Ausübung der Tugend nicht aus dem Auge lassen; endlich vor Ehrabschneiden und Murren, damit sie ohne Zank und Hader im Frieden des Herzens und in brüderlicher Liebe dahin leben.

Alle diese hier angeführten Fehler können entweder schwer oder läßlich sündhaft sein, je nach der Größe und Beschaffenheit des Fehlers. Wir sollen nun gemäß dieser Ermahnung unseres heiligen Vaters Franziskus in den ausgeführten Punkten nicht bloß die schweren Fehltritte meiden, sondern auch vor den kleineren Fehlern mit aller Sorgfalt uns hüten. Denn weil wir kraft unserer Prosession gehalten sind nach Volkommenheit zu streben, müssen wir uns, soviel als möglich, auch vor läßlichen Sünden in Acht nehmen, damit wir nicht durch Geringachtung derselben viele Verdienste verlieren und allmählich in größere Sünden fallen.

Es heißt dann weiter in der heiligen Regel:

"Und die ungelehrt sind, sollen nicht trachten gelehrt zu werden."

Dies ist eine Ermahnung, welche hauptsächlich bie Laienbrüder angeht, und durch welche der ungeordnete Trieb, zum Studium zu kommen, niedergehalten werden soll, wie der heilige Bonaventura sagt. Dieser heilige Kirchenlehrer bemerkt weiterhin an einer anderen Stelle (in ep. ad magistr. innom.): Die heilige Regel will, daß ein jeder nach

ber Lehre bes heiligen Apostels (1. Kor. 7, 20.) "bleiben soll in dem Beruse, in welchem er berusen ward." Und obwohl die Regel zu den Laienbrüdern hier nur in Form einer Ermahnung spricht, so meint doch Corduba (in c. 10. q. 8. p. 1.), daß ihnen daß Studium sowohl durch daß kirchliche Recht, wie auch durch die Konstitutionen (n. 82.) wirklich verboten ist.

Wenn aber jemand nach der Lehre einiger Regelerkfärer der Anficht sein follte, daß diese Worte an alle, d. h. sowohl an die Rlerifer als auch an die Laienbrüder gerichtet find, fo muß man doch festhalten, daß der heilige Bater nicht das Studium an und für fich, fondern nur die verkehrte Art und Weise zu ftudieren verbietet. Die Brüder sollen fich nicht in der Beife bem Studium ergeben, daß fie vor lauter Streben nach Gelehrsamkeit ben Geift bes Herrn und ben Beift ber Andacht verlieren. Dicjenigen, Die fich fo ungebuhrlich aufs Studium verlegen, follen wohl die Worte des gottseligen Thomas von Kempen beachten, der da sagt (Nachs. Chr. B. 1. R. 3.): "Zwar ift die Wiffenschaft eine an und für fich gute Sache und daber nicht zu tadeln; allein ein gutes Bewiffen und ein tugendhaftes Leben verdienen immer ben Vorzug. Beil aber manche mehr darauf bedacht find, sich viele Kenntnisse zu erwerben, als gut zu leben, fehlen fie vielfach und bringen keine oder nur wenige Frucht ... Wahrlich am Tage des Gerichtes wird man uns nicht fragen, was wir gelesen, sondern was wir gethan; nicht wie schön wir gesprochen, sondern wie gottesfürchtig wir gelebt haben u.f.w." Hus bem Gesagten ergiebt fich folgendes:

Die Regel verbictet es keineswegs, dem Studium obzuliesgen, da Papft Klemens V. in seiner Erklärung von einem derartigen Verbote keine Erwähnung thut. Im Gegenteil, Nikolaus III. (a. 3. n. 4.) sagt ausdrücklich, daß zu dem Predigtamte, welches im neunten Regelkapitel den Brüdern

aufgetragen wird, die Wiffenschaft notwendig sei, welche aber ohne Studium nicht erworben werden kann. Der heislige Bater Franziskus hat auch selbst seine Meinung klar zu erkennen gegeben, indem er dem heiligen Antonius folgendes schrieb: "Es ist mir lieb und angenehm, daß du den Brüdern die Theologie sehrest und die heilige Schrift auslegit; jedoch soll dies so geschehen, daß weder in dir, noch in anderen der Geist des Gebetes und der Andacht ausgelöscht werde, gemäß der Regel, die wir bekennen." Daraus ergiebt sich also klar, daß der heilige Franziskus den Klerikern das Studium nicht verboten hat; aber er will, daß sie bei ihren Etudien, gerade so wie auch die Laienbrüder bei ihren Arsbeiten, sich bestreben sollen, das zu erfüllen, was die Regel von ihnen verlangt, nämlich:

"Sie sollen vielmehr darauf bedacht sein, daß sie vor allen Dingen zu haben begehren den Geist des Herrn und dessen heilige Wirkung, nämlich immer mit reinem Herzen zu Gott zu beten."

Unter dem Ausdrucke Geist des Herrn versteht der heilige Bonaventura den Geist der Andacht, welcher dazin besteht, daß man bei all seinen Werken einen inneren Zug und eine Hinneigung zu Gott verspürt, welche einer brennenden Flamme gleich das Herz mit Liebe zu seinem Geliebten entzündet und mit Freude erfüllt. Hierdurch wird der Mensch angetrieben alles zu vollbringen, was Gott anzenehm ist. Dieser Geist ist allen Religiosen durchaus notwendig, damit sie in ihrem geistlichen Stande und im Stresben nach geistiger Vollkommenheit ihre Freude und den erzsehnten Trost sinden und in etwa dem göttlichen Heilande gleichsörmig werden, auf dem ja nach den Worten des

Propheten (Ifa. 11, 2.) "ber Geift bes herrn geruht." Der heilige Bater will nun, daß feine Rinder biefen Geift nicht nur einfachhin zu haben begehren, fondern daß fie ihn vor allen Dingen zu haben begehren, b. h. mehr, als alle anderen Dinge, und daß fie allen Fleiß anwenden, biesen Beift zu erlangen, sowie alles zu vermeiben, was biesem Geifte entgegen ift. Der heilige Bernarbin von Siena giebt einige Merkmale an (tom. 4. serm. 8. a. 1.), aus welchen wir abnehmen konnen, ob wir diefen Geift erlangt haben. Dieselben find folgende: erftens, wenn wir eine mahre Reue und einen aufrichtigen Schmerz über unfere begangenen Sünden empfinden; zweitens, wenn wir von Herzen nach einer mahren Befferung unferes Lebens verlangen; drittens wenn wir zu unterscheiben gelernt haben zwischen Gutem und Bösem, zwischen Recht und Un= recht; benn diese Gabe wird nicht denen verlieben, die vom Geifte Diefer Belt erfüllt find und beren Berftand burch fleischliche Begierben verfinstert ift; viertens, wenn wir Geschmack an guten Werken finden und wenn unsere Seele Freude hat an göttlichen Dingen; fünftens, wenn wir in aller Demut unsere eigenen Schwachheiten und Gebrechlichkeiten von Bergen bekennen; fechftens, wenn wir Gott als bas höchste Gut mit Herz und Mund loben und ihm banken; fiebentens, wenn wir jegliche Lüge und Unwahrheit verabscheuen und die Wahrheit allzeit bekennen; achtens, wenn wir in allen Dingen die göttliche Chre zu befördern und auf geeignete Beise die Berunehrung und Beleidigung Gottes zu verhindern suchen; neuntens, wenn wir von Gott, bem Geliebten unseres Bergens, gerne reden hören; gehn = tens, wenn wir dasjenige, mas Gott angenehm und wohlgefällig ift, treu und fleißig vollbringen; elftens, wenn wir burch unfer gutes Beispiel andere zu guten Werken anfpornen; zwölftens, wenn wir uns por ben Leiben und

zeitlichen Unglücksfällen nicht fürchten und entseten, sonbern biefelben als Schickungen Gottes mit bankbarem Gemüte annehmen.

Dies ift ber Beift, ben wir nach dem Willen unferes beiligen Baters über alles begehren muffen, fowie beffen heilige Birkung, welche in der beständigen Pflege und Rräftigung bes geiftlichen Lebens besteht, nach den Worten bes heiligen Apostels (Rol. 1, 10. und 11.): "Dag ihr qunehmet in der Erkenntnis Gottes, daß ihr mit aller Rraft geftärkt werbet, gemäß ber Macht seiner Berilichkeit, zu aller Gebuld und Langmut mit Freuden." Darum fügt ber heilige Bater zu ben obigen Worten noch hinzu: nämlich immer mit reinem Bergen gu Gott gu beten. Das ist die erfte und hauptsächlichste Wirkung bes Geiftes des Herrn, zugleich aber auch das wirksamfte Mittel, diefen Geist zu erlangen und zu bewahren. Der heilige Johannes Chryloftomus fagt nämlich (lib. 1. de orando Deum): "Es wird wohl, glaube ich, einem jeden bekannt fein, daß es unmöglich ift, ohne Gebet in den Tugenden fich zu üben. Denn wie kann einer in den Tugenden fich üben, wenn er nicht oft und viel demjenigen zu Füßen fällt, welcher alle Tugenden dem Menschen verleiht?" Und weil ber Geift Gottes allezeit wirkt und nimmer ruft, so will der heilige Bater, daß feine Rinder immer zu Gott beten follen, mas ja auch Chriftus ber Serr seine Junger gelehrt hat mit ben Worten: "Man muß allezeit beten und nicht nachlaffen." (Luk. 18, 1.). Auch der heitige Apostel Baulus sagt (1. Theff. 5, 17.): "Betet ohne Unterlaß." Diese Worte erklärt der heilige Augustinus (ep. 12. ad Probam, c. 9.) folgendermaßen: "Was heißt beten ohne Unterlaß anders, als das ewige Leben unabläffig von dem verlangen, der allein cs geben fann!" Daraus folgt, daß berjenige unaufhor= lich betet, welcher Gott allezeit vor Augen hat. Der hei=

Lige Chrysoftomus fagt (hom. de fide Annæ): "Derjenige betet ohne Unterlaß zu Gott, welcher bei all seinen Wersten sein Herz auf Gott richtet burch einige Stoßgebetlein. Diese Übung ist sehr leicht zu bewerkstelligen.

Ferner schrt uns der heilige Bater, daß wir unser Gebet mit reinem Bergen verrichten sollen. Darüber sagt er an einer anderen Stelle (tom. 1. opusc. admonit. 16.): "Diejenigen haben ein reines Berg, welche bas Irbische verachten, nach dem Himmlischen streben und niemals aufhören zu beten voll Berlangen, Gott, das mahre Leben, einst zu schauen." Gott läßt sich auch nur finden von denjenigen, die reinen Herzens sind, wie er es selbst bezeugt (Matth. 5, 7.): "Selig sind, die ein reines Herz haben, benn sie werden Gott anschauen." Deswegen fordert ber beilige Bater jum Gebete ein reines Berg, nämlich ein folches, das fich zunächst frei hält von allen zerstreuenden Gedanken, dann aber auch, fo viel als möglich, von allen Sünden und unordentlichen Neigungen. Und weil das Gebet, welches nur mit dem Munde und den Lippen verrichtet wird, ein pharifaisches Gebet ift, gemäß den Worten Christi (Matth. 15, 18.): "Dicfes Bolk ehrt mich mit den Lippen, aber ihr Berg ist weit von mir," beswegen fordert der hei= lige Vater nicht nur das mündliche, sondern auch das inner= liche Gebet, das Gebet des Herzens. Obschou er uns zu diesem innerlichen Gebete nicht eigens durch ein Regelgebot verbinden wollte, wie er es in Bezug auf das mündliche Gebet gethan, indem er uns im britten Rapitel jum Beten der firchlichen Tagzeiten verpflichtete, so giebt er uns doch durch obige Worte hinlänglich seine Meinung zu erkennen, wenn er fagt: sie follen darauf bebacht fein, daß fie vor allen Dingen begehren... immer mit reinem Bergen gu Gott zu beten. Und im fünften Rapitel verlangt er, bag bie Brüder getreu arbeiten follen, jedoch fo, baß fie ben

Geift der Andacht und des Gebetes, dem alle zeitlichen Ding'e dienen müssen, nicht ersticken. Aus diesen Worten des heiligen Baters folgt, daß die Minsberbrüder dem inneren Gebete dermaßen obliegen sollen, daß sie auf nichts anderes einen größeren Fleiß verwenden, als gerade auf das innerliche Gebet.

Darum haben auch die Generalkonstitutionen stets die Übung des inneren Gebetes oder der Vetrachtung vorgeschriesen und den Oberen ausgetragen (n. 162.), mit großer Sorgssalt darüber zu wachen, daß sie von allen Brüdern gepslegt werde. Denn, sagen sie, es giebt kein besseres und geeigsneteres Mittel, um in Veodachtung der heiligen Regel treu zu verharren, oder die entschwundene religiöse Zucht wieder einzusühren, als eben die Vetrachtung (n. 160.). Sehr tressend bemerkt P. Marchant über diesen Gegenstand (in c. 10. text. 5. q. 2. concl. 2.): Die Ersahrung zeigt, daß der Orden jedesmal zurückgegangen und die Ordenszucht in Verssall gekommen ist, sodald man in der Übung des Gebetes und der Vetrachtung nachlässig wurde.

Die ständige Übung des Gebetes aus reinem Herzen ist nicht nur, wie schon oben gesagt wurde, eine Wirkung des Geistes des Herrn, sondern auch zugleich ein notwendiges Mittel, um alle anderen Tugenden zu erlangen, nämlich um

"Demut und Geduld in Verfolgung und Krankheit zu haben und jene zu lieben, die uns verfolgen, schelten und tadeln. Denn der Herr spricht: "Liebet eure Feinde und betet für jene, welche euch verfolgen und verleumden. Selig sind, welche der Gerechtigkeit wegen Verfolgung leiden; denn ihrer ist das himmelreich. Wer aber ausharrt bis ans Ende, der wird selig sein."

Nach dem Gebete wird uns zunächst die Demut vorgehalten als eine mahrhafte Birfung bes Geiftes bes Berrn, welcher nach den Worten bes Propheten Isaias (56, 18.) auf den Demütigen ruht. Diese Tugend ift gwar allen Men= fchen notwendig, besonders aber ben Minderbrüdern wegen ihres armen und geringen Standes, den fie freiwillig auf fich genommen. Die Demut hat barum auch ihren Plat vor der Geduld, da sie gewissermaßen die Mutter und der Ursprung der Geduld ift. Aber auch die zweite Augend, Die Beduld, ift ben Minderbrüdern höchft notwendig, weil ihr Leben nichts anderes ift, als ein immermährendes Leis ben und Dulden. Insbesondere ermahnt uns der heilige Bater zur Geduld in Verfolgung und Rrantheit, d. h. in allen Leiden und Trübsalen, die sowohl von außen, als auch von innen herkommen. Gerade darin muß man fich als wahren Minderbruder zeigen, daß man mit Geduld und fröhlichem Gemüte alle Schmach, falsche Anschuldigungen, Lästerungen und dgl. überträgt, ohne fich deswegen rächen ober Boses mit Bosem vergelten zu wollen. Vor allem aber muß ein Minderbruder Geduld üben in den Krankheiten, welche ihm vom lieben Gott zugefandt werden; in diefen foll er nach den Worten des hl Bonaventura (in c. 10.) mit geringer Pflege, mit geringer Koft und Arznei zufrieden sein, wie es fich für unfere Urmut ziemt. In seiner ersten Regel fagt ber heilige Bater Franziskus folgendes (c. 10.): "Wenn ein kranker Bruder verwirrt wird und gegen Gott oder gegen die Bruber erzürnt, ober mit Ungeftum Arzucien verlangt, indem er zu sehr darnach strebt dem Fleische, welches doch bald sterben wird, und das ein Feind ber Scole ift, Erleichterung au verschaffen, so wied ihm dies vom Bofen fein, und ein folder ift ein fleischlicher Mensch und fein wahrer Minder= bruder, weil er den Leib mehr liebt als die Secle." Daraus kann man entnehmen, daß es der heilige Bater als

bas Zeichen eines mahren Minderbruders ansicht, wenn man mit Demut und Geduld alles erträgt, was Gottes Vorseh=

ung über uns verhängt.

Obschon die genannten zwei Tugenden uns in den Augen Gottes überaus wohlgefällig machen, fo ftellt uns ber heilige Bater noch eine viel höhere Stufe ber Bollfommen= heit vor Angen, nämlich die höchste und vornehmste Wirfung bes Beiftes bes Berrn, welche barin besteht: bieje= nigen zu lieben, die uns verfolgen, ichelten und tabeln. Das ift ein gang zuverläffiges Zeichen, daß je= mand ein mahrer Junger des herrn ift, wenn er diejenigen liebt, welche ihn haffen, denen Gutes thut, die ihn verfol= gen, wenn er schweigt oder nur in Sanftmut benen antwortet, welche ihn unbilliger Weise tadeln, läftern, verachten, betrügen, ihm die Ehre und ben guten Ramen rauben u.f.w. Der Grund aber, warum der heilige Bater folches von uns fordert, ift, weil Chriftus der Herr selbst befohlen hat (Luk. 6, 27.): "Liebet eure Feinde, thuet Gutes benen, Die euch haffen." Da jedoch diese Forderung unserer verdorbenen Na= tur schwer und läftig ankommt, ftellt uns Chriftus auch ben Lohn vor Augen, ben wir erhalten werben, wenn wir bies alles treu befolgen, indem er fagt (Matth. 5, 10.): "Selia find, die Berfolgung leiben um der Gerechtigfeit wil= Ien; benn ihrer ift bas himmelreich." Es ift jedoch verlorene Mühe, fich in den Tugenden zu üben, wenn man vor dem Tode doch wieder darin nachläßt und der verdorbenen Na= tur nachgiebt. Darum fügt die Regel jum Schluffe bie= fes Rapitels noch die Worte Christi hingu (Matth. 10, 22,): "Ber aber ausharrt bis ans Ende, der wird fe= lig fein."

## Rurger Inhalt bes zehnten Rapitels.

In diesem Rapitel ift enthalten:

- 1. Das ausdrückliche Gebot, daß die Brüder ihren Ministern gehorchen muffen in allem, was nicht ihrer Seele und unserer Regel zuwider ift.
- 2. Das gleichgeltende Gebot, daß die Brüder, welsche wüßten und erkennten, daß fie die Regel geiftlicher Weise nicht halten können, zu ihren Ministern Zuflucht nehmen sollen.
- 3. Bier Ermahnungen zum Guten, nämlich:
  - a) Daß die Brüder, welche Minister und Diener ber anderen find, ihre Brüder visitieren, ermahnen und de= mütig und liebreich bestrafen sollen;
  - b) daß die Brüder, welche Untergebene find, fich erinnern sollen, daß fie um Gottes wegen ihrem eigenen Willen entsagt haben;
  - c) daß die Minister jene Brüder, die bei ihnen Zuflacht suchen, sanstmütig und liebreich aufnehmen und trösten sollen;
  - d) daß die Brüder über alles begehren sollen zu haben den Geift des Herrn und dessen heilige Wirkungen.
- 4. Zwei Abmahnungen vom Böfen, nämlich:
  - a) Daß die Brüder sich hüten sollen vor aller Hoffart, eitler Ehre, Neid, Geiz, Sorge und Bekümmernis dieser Welt, Ehrabschneiden und Murren;
  - b) daß die Brüder, welche nicht gelehrt find, nicht trachten follen gelehrt zu werden.





## Elftes Kapitel.

Daß die Brüder nicht in Nonnenklöfter gehen follen.

Nachdem unser heilige Vater in dem vorhergehenden Kapitel die Oberen sowohl wie die Untergebenen über ihre besonderen Pflichten gegen einander unterweisen, lehrt er uns in diesem Kapitel, wie wir mit den Weltleuten, und namentlich mit den Frauen verkehren und umgehen müssen, damit wir so treu als möglich die gelobte Keuschheit bewaheren und unseren guten Namen unbesteckt erhalten. Wie er zur besseren Beodachtung der Armut im vierten Kapitel strenge verdietet Geld anzunchmen, und wie er im zehnten Kapitel noch eigens den Gehorsam einschärft, so giebt er uns in diesem elsten Kapitel ein gar strenges Gebot zur treuseren Bewahrung der Keuschheit. Er sagt:

"Ich gebiete hoch und teuer allen Brüdern, daß sie keinen verdächtigen Umgang oder Rat mit Frauenspersonen pflegen."

Der heilige Bater spricht hier mit Nachdruck: ich gebicte boch und teuer. Mit biefen Borten giebt er uns ein ausdrückliches Gebot, welches alle Brüder, keinen ausgenommen, unter Todfunde verpflichtet. Diefes Gebot erklärt der heilige Bonaventura (in c. 11. Reg.) folgender= maßen: durch den verdächtigen Rat oder Umgana wird nicht nur der Umgang mit verdächtigen Fraucns= personen verstanden, sondern überhaupt ber limgang mit allen Frauenspersonen, wenn der Ort, die Zeit, das Benehmen, die Blide und andere Umftande dabei nicht berart find, daß vernünftiger Beise jeglicher Berbacht ausgeschloffen ift. Darum wird hier nach der Lehre des heiligen Bong= ventura jeder Berfehr und Umgang mit Frauen verboten, welcher entweder bei dem betreffenden Bruder unreine Berfudungen erregen, oder bei anderen schlimmen Argwohn ver= ursachen könnte. Der heilige Kirchenlehrer will uns also zu verstehen geben, daß kraft dieses Gebotes alle Minderbrüder zu einem zweifachen gehalten find, nämlich, daß sie sich zu= nächft nicht nur vor allen unreinen und an fich sündhaften Werten, fondern auch vor jeglichem zu freien Berkehr mit Frauen hüten muffen, welcher zu berartigen Werken leicht Unlak geben könnte, wenn auch niemand deswegen einen bojen Argwohn schöpfen oder daran Argernis nehmen follte; ferner, daß sie jenen Berkehr mit Frauen meiden, an welchem die Leute Argernis nehmen, oder woraus fie falichen Argwohn ichöpfen könnten, wenn auch bei dem betreffenden Bruder feine boje Absicht oder Gefahr zur Unkeuschheit vorhanden wäre. Mit diefer Lehre des heiligen Bonaventura ftimmen die meiften Regelerklärer überein.

Corduba (in c. 11. Reg. q. 1.), a Politio (ibid. n. 3.), Marchant (ibid. q. 1.) und mehrere andere lehren, daß wir Minderbrüder schon kraft unseres Gelübbes der Keuschheit verbunden find, nicht nur alle unreinen Werke

zu meiden, fondern auch alle Gelegenheiten und Gefah. ren gur Unreinigkeit, fei ce in Werken, Worten ober Gedanken, auch wenn die Sunde nicht in der That begangen werden follte. Ferner lehren fie, daß wir außerdem noch fraft biefes ausbrücklichen Gebotes verbunden find, jeden Umgang mit Frauenspersonen zu fliehen, welcher gegrün= beter Weise bei anderen Argernis oder schlimmen Berbacht erregen könnte, wenn auch feine Befahr zu berartigen Gunden vorhanden, ja fogar, wenn ein folcher Berkehr an und für sich gut ware. Der Grund ift, weil durch biefes ausdrückliche Gebot uns etwas anbesohlen wird, wozu wir fraft des Gelübbes noch nicht verbunden find. Dies fann aber nichts anderes fein, als das Bermeiden eines folchen Berkehrs mit Frauen, aus welchem andere mit Grund bojen Berdacht schöpfen können, da wir ja zur Vermeidung aller unreinen Gedanken, Worte und Werke, sowie zur Alucht der Gefahr schon durch das Gelübde verbunden find. Dies ergiebt sich aus den Worten des heiligen Baters am Ende diefes Rapitels, wo es heißt, "damit nicht durch diefe Gelegenheit unter den Brüdern oder von denfelben Ar= gernis entstehe." Mit diefen Worten will er uns gu verstehen geben, daß er die vorhergehenden Gebote gur Barnung gegeben hat, damit unfer handel und Wandel, sowie unser Berkehr mit Frauenspersonen keinen bofen Argwohn, weder innerhalb noch außerhalb des Ordens, errege. Hier= aus ergeben fich nachstehende Folgerungen:

Erstens, das Gelübde der Keuschheit, welches wir abgelegt haben, legt uns die gleichen Berpflichtungen auf, wie dies bei anderen Ordensleuten der Fall ist. Aber durch dieses besondere Regelgebot sind uns größere und strengere Verpflichtungen aufgelegt, indem wir, wie bereits gesagt, noch außerdem allen Verkehr mit Frauenspersonen meiden müssen, der bei anderen bösen Argwohn erregen

könnte, wenn auch in der That nichts Schlimmes zu besorgen wäre. Hierzu ift kein anderer Religiose vermöge eines besons beren Gebotes verbunden.

Zweitens, der Verkehr mit Frauenspersonen wird dann schwer sündhaft, wenn derjenige, welcher ihn wahrnimmt, vernünftiger Weise Verdacht schöpfen muß. Würde aber jemand nur deshalb Verdacht schöpfen, weil sein eigenes Innere verderbt ist, und er deshalb gewohnt ist, auch das Gute und Vernünftige beim Kächsten zum Schlimmen auszuslegen, so würde in diesem Falle den Bruder keine Schuld treffen. Denn dann wäre es ein sogenanntes pharisäisches Ürzgernis, wie es die Schriftgelehrten und Pharisäer an den heisligen und tadellosen Werken unseres Herrn genommen haben, aber kein verdächtiger Umgang, der allein uns verboten wird.

Um auf das einzelne einzugehen, so muß ein Umgang mit Frauenspersonen für verdächtig angesehen werden, zunächst wenn man hierzu heimliche, abgelegene oder dunkle Orte aufjucht, namentlich, wenn dies öfters geschieht. Sodann, wenn er absichtlich bei Nacht oder überhaupt zu einer unpassenden Zeit stattfindet, z. B. wenn die anderen Religiosen im Chor, im Refektorium sich befinden oder sonft wie ver= hindert find. Ferner, wenn man sich gewisse Leichtfertigkei= ten mit den Frauen erlaubt, 3. B. unauftandige Worte oder ausgelaffene Gebärden und Handlungen. Desgleichen wenn man ohne rechtmäßigen Grund einen häufigen Umgang mit folden Berfonen fucht und mit ihnen lange Gespräche führt, ohne daß jemand dabei ift. Nach Hugo de Dina (in c. 11. Reg.) macht sich außerdem derjenige verdächtig, welcher einen Berkehr mit Frauenspersonen nicht meibet, welcher ihm von feinen Oberen verboten wurde. Dies ware gang gewiß ein ficheres Beichen daß der Bekehr verdächtig ift. Gin Bertehr kann endlich auch dann verdächtig fein, wenn er burch Briefe, Ocidente und allerhand Aufmerkjamkeiten unterhalten wird,

vbichon die betreffenden perfonlich nicht zusammen kommen.

Allo dieje Umftande beim Bertehr mit Berfonen des anderen Geschlechtes find geeignet üblen Berdacht zu erregen; und je nach der Größe des Argwohns, der daraus vernünf= tiger Weise entstehen muß, sündigt dann auch ein Minderbruder schwer oder läftlich. Weil dies aber ein fehr heitler Bunkt ift, zu beffen richtiger Beurteilung viel Borficht und Alugheit erfordert wird, so muß man hierbei nach den Worten bes heiligen Bonaventura (in c. 11. Reg.) das Alter und die verschiedenen Verhältnisse sowohl des Bruders, als auch ber Frauensperson ins Auge faffen, nämlich, ob beide, oder wenigstens einer von ihnen, jung, leichtsinnig und ausgelassen ift und dal. Corduba bemerkt auch (in c. 11. g. 1.), daß die oben angeführten Merkmale bei diefer oder jener Berfon, oder unter beftimmten Umftanden ausreichend find, um einen Berkehr als verdächtig erscheinen zu laffen, während dies bei anderen Personen oder unter anderen Berhält= niffen nicht der Fall ift. Dies im einzelnen Falle zu entscheiben, muß dem Urteil fluger und verständiger Männer überlaffen bleiben.

Drittens, mit Corduba (supr.) und Luengo (in c. 11. sect. 2. n. 2.) bin ich der Ansicht, daß die Brüder je nach dem Umständen schwer oder läßlich jündigen können durch häusige Besuche oder durch ständigen Verkehr mit Frauenspersonen, wenn auch keinerlei böje und unlautere Absichten diesem Verkehre zu Grunde liegen. Der Grund ist, weil hieraus sehr leicht Ärgernis oder böser Verdacht bei anderen, namentlich bei Weltleuten, entstehen kann. Auch muß man wissen, daß eine strästliche Nachlässissteit, Umwissenheit oder Unbedachtsamkeit die Brüder von Sünde nicht entschuldigt. Seensowenig dürste sich einer über das Gerede der Leute ohne weiteres hinweg setzen; denn der heilige Heronymus, und nach ihm der heilige Vonaventura (Pharetr. 11b. 4.

c. 47.) sagt: "Fliehe die Personen, aus deren Umgange ein böser Argwohn der Sünde entstehen kann, und bernhige dich nicht der Redensart: Mein gutes Gewissen genügt mir, und ich achte wenig auf das, was die Leute von mir sagen. Mahnt doch auch der heilige Apostel Paulus (Köm. 12, 17.): Besleißiget euch des Guten nicht nur vor Gott, sondern auch vor allen Menschen — damit der Name Gottes nicht gelästert werde unter den Bössern. Deswegen pslegte auch unser heilige Bater zu sagen: "Was hat denn ein Minderstuder mit den Frauen zu reden, als nur, um ihnen eine heilsame Buße oder einen guten Kat zur Besserung ihres Lebens zu erteilen, wenn er darum ersucht wird?" (Bonav. vita S. Franc. c. 5.).

Damit unsere Keuschheit, die wir gelobt haben, noch mehr gegen alle Gefahr sicher gestellt werde, fügt der heilige Bater zu dem genannten Gebote noch ein weiteres hinzu, indem er sagt:

# "Und daß sie in keine Nonnenklöster gehen."

Dieses ist ebenfalls ein ausdrückliches Gebot, welches alle Brüder unter schwerer Sünde verpflichtet. Papst Niko-laus III. (art. 20.) erklärt, daß damit der Eintritt in die Rlausur der Nonnenklöster d. h. in die inneren Käume derselben verboten wird. Zu den äußeren Käumlichkeiten, zu welchen die Weltleute Zutritt haben, dürsen auch die Brüder mit Erlaubnis ihrer Oberen gehen. Unter Nonnen werden hier jene weiblichen Ordensfrauen verstanden, die in einem von der Kirche approbierten Orden feierliche Profeß abgelegt haben. Aus dem Gesagten folgt:

Erstens, es wird uns in diesem Kapitel nicht verboten die inneren Räume jener Frauenklöfter zu betreten, welche keine (papftliche) Klausur haben. Der Brund ift, weil Nikolaus III. (art. 20.) erklärt hat, daß wir jene Orte betreten dürfen, zu denen auch die Weltleute Zutritt haben. Da dieselben das Refektorium, die Werkktätten, den Garten und andere Plätze in solchen Klöstern betreten dürfen, ohne dadurch gegen die papstlichen Bestimmungen zu handeln, so folgt daraus, daß kraft der Regel auch uns dies nicht versoten ist.

Zweitens, es ist uns auch nicht verboten in die Häufer folder Franenspersonen hineinzugehen, die zwar gemeinssam nach Art der Ordensfrauen zusammen wohnen, aber keine feierlichen Gelübde ablegen, wie das z. B. bei den neueren Kongregationen, oder weltlichen Tertiarinnen der Fall ist. Der Grund ist der oben angeführte, sowie auch, weil diesels ben keine eigentlichen Nonnen sind.

Drittens, burch biefes Gebot ift es uns ebenfalls nicht verboten in den eigentlichen Nonnenklöftern jene Orte zu betreten, die außerhalb der Rlaufur liegen. 3. B. wenn jemand auf Befehl ber Oberen bahin geschickt wird, um zu predigen, Meffe zu flesen, ein Geschäft bes Ordens zu verrichten oder aus einem anderen rechtmäßigen Grunde. Dies ergiebt sich aus der Erklärung Nikolaus III. Zwar scheint dieser Papst vorauszuseten, daß bei ben Rloftern der Klariffen fein Minderbruder die äußeren, d. h. die außerhalb der Rlausur liegenden Orte ohne Erlaubnis des Apostolischen Stuhles betreten durfe: doch will der Bapft uns hiermit kein neues, besonderes Gebot geben. Bielleicht hat er dies deshalb so hervorgehoben, weil möglicher= weise zu seiner Beit ein eigenes berartiges Gebot ober Statut bestand, von dem wir aber jest nichts mehr wiffen, wie P. Marchant meint (in c. 11. tit. 2. concl. 2.). Derselbe Regelerklärer fagt auch, bag es gegenwärtig fein papstliches Gebot und auch fein Ordensftatut giebt, welches für ben gan= gen Orden gelte und unter Gunde verbote, jene Orte gu betreten, die außerhalb der Klausur liegen, obschon es vor Zeiten derartige strenge Gebote gegeben hat. Im Gegenteile sehen wir, daß viele gesehrte und gottessürchtige Männer anbedenklich die Sprechzimmer oder andere außerhalb der Klausur gelegene Orte der Nonnenklöster betreten, ohne vorsher eine besondere Erlaubnis vom Bischof oder von den Orsdensprälaten einzuholen. Dies würden sie aber ohne Zweisel nicht thun, wenn sie der Meinung wären, daß es unter Sünde verboten sei.

Jene Ordensstatuten, welche verbieten, die äußeren Orte der Frauenklöster ohne Erlaubnis zu betreten . oder mit den Monnen zu reden (cfr. Const. Gen. n. 682.), ver= pflichten nicht unter Sünde, sondern nur unter Strafe, wie dies P. Marchant lehrt (sup. concl. 3.). Es ist aber wohl zu beachten, daß die Oberen aus rechtmäßigen Gründen einen solchen Zutritt zu ben genannten Klöstern auch unter Todsünde verbieten können. Wenn aber ein derartiges Ber= bot nicht ausdrücklich unter schwerer Sünde gegeben ift, so ift die Übertretung besfelben nur eine lägliche Gunde, wie P. Marchant lehrt (supr.). Daher muß ein jeder wohl da= rauf achten, in welcher Weise der Obere sein Gebot gegeben hat; bann aber auch, ob er nicht etwa auch gegen bas erfte Gebot diefes Rapitels sich versündigen könnte, welches allen verdächtigen Umgang mit Frauenspersonen, also auch mit Ordensfrauen verbietet.

Weil es aber boch in manchen Fällen nötig werden kann, daß die Brüder in die Nonnenklöfter hineingehen, fügt der heilige Vater hinzu:

"es sei denn, daß sie vom Päpstlichen Stuhle besondere Erlanbnis haben."

Diese notwendige Erlaubnis ist nach dem fanonischen

Recht vorhanden, wenn entweder wahre Notwendigkeit, ein großer Nugen ober endlich die Ausübung geiftlicher Funktionen den Eintritt in die Klausur erfordern.

Erstens, aus wirklicher Not bürfte man in die Klaussur hineingehm, um 3. B. eine entstandene Feuersbrunst zu löschen, Debe herauszutreiben, die Ordensfrauen gegen Gewaltthätigkeiten zu schüßen, den Kranken die notwendigen Dienste zu leiften und bgl.

Zweitens, wegen eines besonderen Nutens dürfte man hineingehen, um daselbst etwas zu verrichten, was den Schwestern großen Vorteil bringt, z. B. um Bäume zu pflanzen, oder dieselben zu pfropfen, den Garten zu bebauen, sowie überhaupt etwas zu besorgen, was nicht gut außershalb der Klausur geschehen kann und wofür auch ein Weltmann nach den päpstlichen Vestimmungen hineingehen dark. So sehrt Portel (verb. Clausura Monialium n. 13.).

Drittens, wegen Ausübung geistlicher Berrich= tungen darf man hineingeben, um den Rranten die heiligen Sterbesakramente zu svenden, ein Bearabnis oder abnliche priefterliche Funktionen vorzunehmen, welche nicht aut außerhalb ber Klausur abgemacht werden können. Auch hat Leo X. gestattet, daß der Beichtvater, oder der Obere in die Rlausur ber Rlarissinen hineingeben barf, um baselbst die heilige Meffe zu lesen, wenn eine kranke Orbensfrau längere Reit hindurch ohne Meffe bleiben mußte. Jedoch barf er nur an jenen Ort geben, wo die beilige Meffe gefeiert wird, und muß nach vollendetem Dienst sogleich wieder aus bem Kloster sich hinausbegeben, ohne andere Räumlichkeiten zu betreten, oder mit jemand zu sprechen, wie Rodrignez bemerkt (tom. 1. qu. 47. art. 4.). Ferner hat der obengenannte Papst erlaubt, daß die Beichtväter in die Klausur geben burfen, nicht nur um ben fcmer Rranten bie heiligen Sterbesakramente zu spenden, sondern auch, um den gewöhnlichen

Rranken bie beilige Kommunion zu reichen, wenn biefelben ohne Schädigung ber Gesundheit nicht an bas Kommunion-Gitter fich begeben können, und zwar fo oft, als bie anderen Schweftern ihrer Regel gemäß oder aus anderen rechtmäßigen Gründen bie heilige Rommunion empfangen. Gbenfalls, fo oft eine franke Schwester zu beichten verlangt, auch wenn keine Lebensgefahr vorhanden ist, wie Portel lehrt (sup. n. 9.). Cbenfo barf ber Beichtvater, ober ein anderer vom Oberen beftimmter Briefter hineingeben, um einer Sterbenden geiftlichen Beiftand zn leiften. Sodann der General- oder Provingialminifter, wenn fie eine Bifitation vornehmen, ein Rapitel abhalten, ober ihrem Umte gemäß ben Schweftern einen Unterricht geben wollen, sofern bics nicht gut außerhalb der Alausur geschehen kann. Diese und andere Brivilegien findet man zusammengestellt in dem Compendium Privilegiorum (verbo: ingredi Monast.), sowie bei unserem P. Rodriguez (sup. art. 4. - 12.).

Doch muß man wohl darauf achten, ob nicht etwa eines von diesen Privilegien im Lause der Zeit widerrusen wird. Auf keinen Fall darf man aber leichthin in die Klausur hineingehen, sondern nur dann, wenn ein rechtmäßiger und ausreichender Grund vorhanden ist. Denn man kann sehr leicht eine Todsünde dadurch begehen und die vom Konzil von Trient (sess. 25. de regul. c. 5.) ausgesprochene Exkommunikation sich zuziehen, falls man es ohne Erlaubnis und ohne rechtmäßigen Grund thut.

Schließlich bemerken noch Robriguez (sup. art. 11.), Miranda (de sac. Monial. q. 2. a. ult.), Portel (sup. n. 14.) und mehrere andere, daß bei den oben angeführten Privilegien wohl immer die Bedingung hinzugefügt ift, "daß die Brüder (sowie auch die Weltleute) nach Vollendung ihrer Geschäfte sofort und ohne Verzug wieder herausgehen sollen." Desungeachtet dürfte man austandshalber eine ganz kurze

Zeit im Inneren verweisen, auch wohl den einen oder ans beren Raum des Klosters besichtigen, wenn es ohne böse Absicht oder Betrug geschicht, wie Luengo sagt (in c. 11. sect. 3. n. 15.).

"Sie sollen auch nicht mit Manns- oder Weibspersonen in Gevatterschaft treten, damit nicht durch diese Gelegenheit unter den Brüdern oder von denselben Ärgernis entstehe."

Dies ift ein ausdrückliches Gebot, welches alle Brüber unter schwerer Sünde verbindet. Der heilige Bater hat aber dieses Gebot deswegen gegeben, damit der gute Ruf seiner Brüder gegen jeden Verdacht sicher gestellt werde, der aus dem vertraulichen Verkehr, wie er unter Gevattersleuten üblich ift, entstehen könnte.

Es ift jedoch zu beachten, daß man auf zweierlei Weise in Gevotterschaft zu jemand treten kann, nämlich zunächft badurch, daß einer das heilige Sakrament der Taufe spendet, und dadurch in eine geistige Berwandschaft zum Täufling sowie zu bessen Eltern tritt; sodann badurch, bag einer die Stelle des Baten bei der heiligen Taufe über= nimmt und auf diese Beise dieselbe geistige Berwandschaft eingeht. Rur dieses lettere wird uns hier in diesem Regel= gebote verboten, nämlich die Patenschaft bei Manns- und Francuspersonen zu übernehmen. So lehren Corduba (q. 4. part. 2.), Marchant (text. 2. tit. unic. qu. un.) Luengo (sect. 4. n. 27.) und die meisten Regelerklärer gegen a Bolitio (n. 22.) und Ludovikus von Paris. Der Grund ift. weil man unter dem Ausdrucke Gevatterschaft nach ber gewöhnlichen Auffassung nur diejenige geistige Verwandschaft persteht, welche daraus hervorgeht, daß man jemand aus ber Taufe hebt. Unsere Regel muß aber nach ihrem Wortstaute, sowie nach dem gewöhnlichen Sprachgebrauche verstansden werden. In diesem Sinne wurde auch stets dieses Regelgebot verstanden, wie dies klar ausgesprochen wurde auf dem Generalkapitel zu Mecheln im Jahre 1499, wo es heißt: "Das Verbot der Regel, mit Mannss oder Frauensspersonen in Gevatterschaft zu treten, besagt nur, daß man niemand aus der Taufe heben darf; es verbietet aber nicht, jemand zu tausen."

Durch das kanonische Recht (cap. non licet. 103. de consecr. dist. 3.) wird zwar allen Ordensseuten verboten zu tausen und bei den Täuslingen Patenstelle zu übernehmen. Durch die Regel wird uns aber nur das zweite, nicht aber das erstere verboten, weil aus dem zweiten viel leichter Ürgernis entstehen kann, als aus dem ersteren. Übrigens ist jenes Verbot des kanonischen Rechtes so zu verstehen, daß ein Orsdensmann nicht ohne Erlaubnis des Bischofs oder des zuständigen Pfarrers tausen darf. Im Falle der Not aber dürfte und müßte auch ein Minderbruder, selbst ohne vorausgeshende Erlaubnis, die Tause spenden.

# Rurzer Inhalt des elften Kapitels.

In diesem Rapitel find brei ausbrückliche Gebote ents halten, nämlich:

- 1. Daß man keinen verdächtigen Umgang ober Rat mit Frauenspersonen pflegen soll;
- 2. daß man in teine Nonnenklöfter gehen darf;
- 3. daß man nicht in Gevatterschaft, weber mit Manns= noch mit Frauenspersonen, treten darf.

Diese Gebote hat uns der heilige Bater gegeben, um uns zu zeigen, wie sorgfältig er jegliche Gesahr einer Sünde gegen die heilige Reinigkeit, sowie jeden bösen Argwohn von seinen Kindern abwenden wollte.



# Zwölftes Kapitel.

Yon denen, welche unter die Sarazenen oder andere Unglänbige gehen wollen.

Unfere heilige Regel wurde von Gott eingegeben, vom heiligen Franziskus aufgezeichnet und von der heiligen Rirche bestätigt nicht nur zur perfonlichen Seiligung ber Bruber, welche dieselbe geloben würden, sondern auch, damit die Rinder des feraphischen Baters, nach Weise der heiligen Apostel, durch ihre Predigten und ihren erbaulichen Lebenswandel am Seelenheile des Nächsten arbeiten sollten. Dies sollten fie nicht nur bei den Chriftgläubigen, sondern bei allen Bölkern bes weiten Erdenrundes thun. Und gleichwie Chriftus seine Apostel zunächst nur zu den Juden sandte. um ihnen das Evangelium zu verkünden und hernach erft zu den Seiden, fo wollte auch unfer heilige Bater, vom heili= gen Beifte erleuchtet, daß seine Brüder zuerft ben Gläubigen burch Wort und Beispiel predigen und bann auch zu ben Beiben und Ungläubigen geben follten, um ihnen bas mahre Licht und die Erlösung zu bringen. Go hat er es felbft

gemacht, indem er im elften Jahre nach feiner Bekehrung git den Muhamedanern nach Ufien reifte und fünf feiner Brüder nach Marotto schickte, damit nach beiden himmelsrichtungen hin, nach Often wie nach Weften, bas Evangelium Chrifti von feinen Brudern geprebigt, und bie gange Belt jum wahren Glauben befehrt werden möchte. Diefer brennende Seeleneifer ift bis auf diese Tage bei den Kindern des seraphischen Baters verblieben. Darum will ber heilige Franziskus uns in diesem Kapitel darüber belehren, welche Eigenschaften diejenigen haben muffen, welche zu ben Ungläubigen gehen wollen, nachdem er in den vorhergehenden Rapiteln uns unterwiesen, wie wir durch Beobachtung bes heiligen Evangeliums für unfer eigenes und der Chriftglaubigen Scelenheil Sorge tragen follen. Zugleich belehrt er auch die Oberen, mit welcher Vorsicht sie die Fähigkeiten berjenigen prüfen muffen, welche sie zu den Ungläubigen fenden wollen. Bulett fommt er wieder zurück auf den wichtigften Bunkt, von welchem er ausgegangen und auf die Grundlage, worauf er feine Regel aufgebaut hat, nämlich, auf den Gehorsam gegen die heilige Römische Kirche und die Beobachtung des heiligen Evangeliums, das wir gelobt haben, und gicht uns ein Mittel an die Band, auf welche Beise wir biese beiden Bunfte am besten halten können. Er sagt also:

"Wenn Brüder aus Eingebung Gottes unter die Sarazenen oder andere Ungläubige gehen wollen, so sollen sie dazu von ihren Provinzialministern Erlaubnis begehren."

Das ist eine Freiheit der Regel, so daß also niemand verpflichtet ist, zu den Ungläubigen zu gehen, auch wenn

er durch eine göttliche Eingebung sich dazu angetrieben fühlte. Denn eine solche göttliche Eingebung ist eben kein Gebot, sondern nur ein evangelischer Rat. Zur Ausübung dieser Freiheit, als Missionar zu den Angläubigen zu gehen, sind aber folgende zwei Bedingungen erforderlich:

Erstens, der Wille und das Verlangen dazu muß von der göttlichen Einsprechung herkommen. Man darf nämlich eine so heilige und schwierige Aufgabe nicht auf sich nehmen aus Leichtsinn, aus Unbedachtsamkeit, oder gar in der verskehrten Absicht, auf diese Weise sich von der Beobachtung der Ordenszucht loszumachen. Ebensowenig soll man esthun aus Neugierde, um fremde Länder und Bölker kennen zu lernen, sondern auf Eingebung des heiligen Geistes, aus Eiser, Seelen zu gewinnen und die Ehre Gottes zu befördern, sogar mit Vergießung seines Blutes, wenn dies nötig wers den sollte.

Zweitens, da man nach den Worten des Apostels nicht iebem Geifte trauen barf, fondern zuerft prüfen muß, ob berfelbe von Gott fei, fo fordert unfer heilige Bater, bag berjenige, welcher eine folche Eingebung Gottes verspürt und berfelben folgen will, bies zunächst seinem Minister offenbare und ihn demütig um Erlaubnis bitte. Wenn ihm diefer feine Bitte abgeschlagen wird, fo fann er nicht mit gutem Gewif= fen gehen, unter dem Borwande, daß fein Ruf von Gott herkomme. Denn Gott giebt keine Ginsprechung zu irgend einem Werke, das man ohne rechtmäßige Erlaubnis nicht verrichten darf, wie g. B. ohne Erlaubnis der Oberen den Ungläubigen zu gehen. Übrigens ift dies auch ichon burch das kirchliche Recht verboten (cap. Quam sit. de Judæis.). Obschon es also eine Freiheit der Regel ift, um diese Erlaubnis nachzusuchen, so ist es doch eine ftrenge Pflicht ber Brüder, daß fie nicht ohne die rechtmäßige Erlaubnis ihrer Oberen in die Miffionen sich begeben. Die Generalkonstitutionen (n. 702.) gestatten jedoch, daß man sich direkt an den Generalminister wenden darf, wenn der Provinzial sich der Sache nicht annehmen will.

Damit aber die Minister wissen, wann und wem sie die Erlaubnis hierzu erteilen sollen, setzt unser heilige Bater hinzu:

"Die Minister sollen aber nur jenen diese Exlandnis geben, von welchen sie versichert sind, daß sie, um gesandt zu werden, die nötigen Lähigkeiten haben."

Dies ist eine Ermahnung an die Minister, daß sie keinem Bruder zu diesem so wichtigen Werke Erlaubnis geben sollen, wenn sie ihn nach vorausgegangener sorgfältiger Prüfung nicht für geeignet halten. Denn wosern sie jemand senden würden, der nach ihrem Urteil ungeeignet ist, würden sie sich schwer gegen das göttliche Recht versündigen, aus Gründen, welche Corduba anführt (in c. 12. qu. 1. p. 2.).

Geeignet für die Missionen sind nach den Worten des heiligen Bonaventura diejenigen, "welche einen gesunden und abgehärteten Körper, einen standhaften Glauben und erprobte Tugend besitzen, sowie durch einen unsträsslichen Wandel sich auszeichnen." Und Pisanus (apud Marchant hic) sagte "Die Fähigkeit muß man abnehmen aus der wissenschaftlichen Bildung, der Heiligkeit und dem erbaulichen Lebenswandel, aus dem Eiser und der Standhaftigkeit im Glauben, der Berachtung der Welt und der vollkommenen Abtötung seiner selbst." Und wenn auch alle diese Eigenschaften vorhanden sind, sagt P. Marchant (in hoc cap. text. 1. qu. 2.), so muß man es doch dem Oberen überlassen und anheimstellen, der ja am besten alle Umstände in Betracht ziehen und die

Absicht zu beurteilen vermag, weswegen jemand zu den Unsgläubigen gehen will. Denn einige gehen in die Missionen, damit sie Ungläubigen durch ihre Predigten und Katechesen unterweisen, andere, um durch ihr gutes Beispiel und frommes Leben zu erbauen, andere wiederum, um den Brüdern zu dienen und die Füße der Pilger zu waschen.

Wenn also die Minister jemand zu diesem heiligen Amte geeignet halten und dieser sie darum bittet, daß er zu den Ungläubigen gesandt werde, so sind sie, wenn auch nicht traft der Regel, so doch kraft des göttlichen Rechtes gehalten, die Erlaubnis zu geben, es wäre denn, daß sie recht= mäßige Gründe hätten, die Erlaubnis zu verweigern, wie dies der gelehrte Corduba beweist (sup.). Da aber anderseits das Gehen in die Missionen eine Freiheit der Regel ist, so dürsen die Minister auch niemand hierzu zwingen ohne einen sehr wichtigen Grund. Der heilige Johannes von Kapistran bemerkt hierzu sehr treffend (c. 12. Constit.): "Es wäre nicht ratsam jemanden gegen seinen Willen, oder ohne daß er Neigung zum Marthrüm hat, kraft des Gehorsams in so große Gesahren zu versehen."

Endlich fagt der heilige Bater Franziskus:

"Außerdem befehle ich den Ministern unter dem Gehorsam, daß sie vom Papste einen aus den Kardinälen der heiligen römischen Kirche begehren, welcher ein Mitregent, Beschücker und Aussehrer dieser Bruderschaft sei, damit wir immer den Küßen dieser heiligen römischen Kirche untergeben und unterworfen, standhaft im katholischen Glauben, die Armut und Demut und das heilige Evangelium unseres Herrn Tesu Christi, welches wir sest gelobt haben, halten mögen.

Dick ift ein ausbrückliches Gebot, vermöge beffen alle Minifter unter Tobsunde gehalten find, vom Bapfte einen Kardinal zum Mitregenten und Beschützer des Ordens zu begehren, wenn nicht etwa ber Generalminister selbst ober ber Generalprofurator biefe Bitte ftellt. Die Obliegenheiten Dieses Karbinal-Protektors oder Beichützers bes gangen Orbens bestehen nach Berordnung Gregor XI., Sirtus IV., Julius II. und anderer Bapfte barin, daß er in die Leitung des Drbens in nachfolgenden Fällen eingreifen foll: Erftens, wenn ber Orden fich nicht der heiligen Rirche unterwerfen wollte; beswegen heißt es in ber Regel: damit wir immer ben Küßen dieser heiligen römischen Kirche untergeben und unterworfen seien. Zweitens, wenn der Orden vom katholischen Glauben abfallen würde; barum fagt die Regel: standhaft im katholischen Glauben. Drittens, wenn der Orden die heilige Regel nicht mehr be= obachtete, welche fich auf das Evangelium Jesu Chrifti grunbet, das wir gelobt haben; und darum heißt es: damit wir bie Armut und Demut und das heilige Evangelium unseres herrn Jesu Christi, welches wir fest gelobt haben, halten mögen.

Außerdem ist es noch die vornehmste Pflicht des Karsdinalprotektors, den Orden gegen alle Versolgungen und Ausgriffe von außen zu schüchen. So schried Papst Nikolaus III. an seinen Neffen, den Kardinal Matthäus, als er ihm dieses Amt übertrug, solgendermaßen: "Eurer Leitung bedarf der Orden des heiligen Franziskus nicht, weil in demselben viele einsichtige und verständige Männer vorhanden sind, die fähig genug sind, den Orden zu regieren. Auch braucht Ihr euch nicht zu kümmern um die Strasen, Ermahsnungen und Zurechtweisungen, welche unter den Brüsdern bisweilen notwendig werden, da die Oberen weit und breit so gestellt sind, daß auch hierin nichts zu mangeln

scheint. Aber eines ist es, worin der Orden Eure Hilfe und Euren Beistand vonnöten hat, nämlich, weil er arm und schwach ist, und von vielen ungerechter Weise verfolgt wird, denen er aus eigener Kraft nicht zu widerstehen vermag, so bedarf er eines starken Armes und eines mächtigen Beschirmers. Das ist die Hauptsache, woraus Eure ganze Sorge hinzielen muß."

Unser heilige Vater hat also dieses Gebot deswegen gegeben, damit der Orden desto vollkommener der heiligen Römischen Kirche unterworsen bleibe, standhaft im katholischen Glauben und treu in Beobachtung der evangelischen Regel versharre, die wir versprochen haben. So kehrt er am Schlusse wieder zurück zum Gehorsam gegen den Apostolischen Stuhl und zum heiligen Evangelium, von dem er im ersten Kapitel ausgegangen war, wo es heißt: Die Regel und das Leben der Minderbrüder ist: das heilige Evansaelium unseres Herrn Jesu Christizu beobachten.

Wie also ber heilige Vater Franziskus mit Christus angefangen, so hat er auch mit Christus geendet, welcher das Alpha und Omega, der Ansang und das Ende aller Dinge ift. Auch ich schließe nun mit den nämlichen Worten des heiligen Vaters, nach dessen Beispiele ich mich und diese meine Regeserklärung den Füßen, dem Urteile und der Verbesserung der heiligen, Apostolischen, Kömisch-Katholischen Kirche demütig unterwerfe. Möge diese meine Arbeit gereichen zum ewigen Lobe der allerheiligsten Dreieinigkeit, des Vaters, des Sohnes und des heiligen Geistes, zur größeren Verherrlichung der allerreinsten und unbessechten Gottesmutzter Maria, sowie zur Danksaung und zum ewigen Ruhme des Seraphischen Vaters und Ordensstifters Franziskus, dieses vollkommenen Ebenbildes und Nachfolgers unseres Herrn Iesu Christi. Amen.



# Alphabetisches Sachregister.

Die beigefügten Zahlen geben die Seite an, wo der betreffende Gegenstand behandelt wird.

#### A.

Absolution von den im Orden vorbehaltenen Sünden. 266. f. — Wer kann von den im Orden vorbehaltenen Sünsten absolvieren? 291. — Wer kann die Brüder von ihren Sünden überhaupt absolvieren? 272. f.

Abstimmung über die Novizen ift keine eigentliche Aufnahme derselben in den Orden. 39. — In wie weit der Provinzial an die Abstimmung der Brüder gebunden sei. 39. f. — Grundsätze in Bezug auf die Abstimmung. 40.

Almosen. Die Brüder sollen von Almosen leben. 233. f.

— Sie sollen mit Vertrauen das Almosen begehren. 236. f.

— Christus selbst hat von Almosen gelebt. 240. — In differente Almosen. Grundsätze für die Verwendung derselben. 146. f. — Wan sündigt durch Zuslucht zum Gelde, so lange noch andere indifferente Almosen vorhanden sind. 121. f. — Ein Almosen, das für einen bestimmten Zweck gegeben ist, darf nicht anderweitig verwendet werden. 143. f. — Testamentarisch vermachte Almosen. Grundsätze in Bezug auf deren Annahme und Verwendung. 148. 162. f. — Gelbalmosen. Bedingungen für die erlaubte Verwendung

derselben. 141. f. — Sammlungen von Geldalmosen sind nicht gestattet. 152. f. — Begleiter beim Almosensammeln. 131. — Siehe auch: Betteln.

Andacht bei der Arbeit. 177. — Wodurch sie gefördert wird. 178. f. — Der Geift der Andacht darf nicht erftickt werden, weder durch die Arbeit, noch durch das Studium. 180. f. 344. f.

Annahme einer Sache ohne Erlaubnis ift eine Sünde gegen die Armut. 196. f. — Wann eine schwere Sünde. 202. f. — Wann eine vorbehaltene Sünde. 281. — Man darf nicht alles annehmen, was uns angeboten wird. 223. f.

Anzeige. Welche Fehler man beim Oberen anzeigen muß. 312. f. — Wie sich die Oberen verhalten sollen, wenn ihnen Fehler der Brüder angezeigt werden. 314.

Apostafie, eine vorbehaltene Sünde. 280. — Wem bie bei Apostaten sich vorfindenden Sachen gehören. 145.

Arbeit. Körperliche Arbeit wird den Brüdern angerasten. 176. — Wie die Brüder arbeiten sollen. 177. f. — Als Lohn der Arbeit dürfen die Brüder den Lebensunterhalt annehmen. 182. f. — Für die Arbeiten der Brüder darf ber Spndikus Geld annehmen. 187.

Armut der Minderbrüder. Worin sie besteht. 191. 252. f.
— Wann man sich gegen das Gelübde der Armut versünsdigt. 196. f. — Wann die Verletzung der Armut eine schwes re Sünde wird. 204. f. — Erhabenheit unserer Armut. 251. f. — Vorteile derselben. 254. f. — Die vollkommene Armut soll unser Anteil hier auf Erden sein. 258.

Aufnahme in den Orden fteht den Provinzialminiftern zu. 21. f. — Bedingungen zur Aufnahme. 23. f.

Auslegung eines Gebotes. Grundfage, welche bei ber Auslegung zu beachten find. 321. f.

Ansleihen einer Sache. Berhalten beim Ausleihen fo= wohl außerhalb wie innerhalb bes Ordens. 214. f. — Aus-

leihen ohne Erlaubnis ift eine Sünde gegen die Armut. 199. Ausstohung eines Professen aus dem Orden, wann gestattet. 47.

Austritt aus dem Orden nach der Profes nicht erlaubt. 46.

# ₿.

Befehl ber Oberen. Wann berselbe unter schwerer Sünde verpflichtet. 327. f. — Befehle gegen die Regel ober gegen die Seele. 314. f. — Solche Befehle find nicht verbindlich. 320.

Beharrlichkeit im Guten, vom heiligen Bater Franziskus anempfohlen. 350.

Beichtwäter der Brüber. Wer zum Beichthören der Brüster befugt ift. 272. f.

genediktionsfaste, ben Brübern angeraten. 70. — Art und Weise sie zu halten. 70. f.

Belrachtung, dringend empfohlen. 347. — Sie ist das beste Mittel zur Erhaltung und Wiederherstellung der Ordenszucht. 348.

Setteln. In wie weit es Pflicht für die Brüder ift. 236.— Man darf nicht Sachen zum Überfluß und in zu großen Mengen betteln. 249. — Ob das Betteln verdienstlicher ist, als das Arbeiten. 183. — Wie sich die Brüder verhalten müssen, wenn ihnen statt der gebettelten Sache Geld gegesben wird. 154. f. — Die Brüder dürfen mit Erlaubnis auch für andere Klöster des Ordens betteln. 149. — Siehe auch: Almosen.

Greviergebet. Berpflichtung zu bemfelben. 61. f. — Dispens vom Breviergebet 323.

Priefe. Böswistiges Unterschlagen, Öffnen ober Berzögern der Briefe von Oberen an Untergebene oder umgekehrt ift eine vorbehaltene Sünde. 286. f.

Briider. Weswegen der heilige Bater Franziskus seine

Rinder mit dem Namen Brüder bezeichnet. 9. — Wie bie Brüder sich gegen einander verhalten sollen. 259. f.

M.

Cingulum. Siche Gürtel.

# D.

Definitorium. Der Provinzial kann zugleich mit den Definitoren im Kapitel die Brüder zum Predigen approbieren. 303.

Demut, vom heiligen Vater Franziskus den Brüdern anempfohlen. 77. 449. — Die Brüder sollen demütig den Lohn ihrer Arbeit annehmen. 185.

**Depositar** oder Substitut. Wer darunter verstanden wird. 141. — Wie sich die Brüder gegen den Depositar des Geldes benehmen müssen. 141. f. 150. — Welche Perssonen nicht zu Depositaren gemacht werden dürfen. 143.

Diebstahl von ben Sachen des Alosters, wann eine schwere Sünde. 204. — Wann eine vorbehaltene Sünde. 281.

Dispens. Die Oberen bürfen ihren Untergebenen von der Regel Dispens erteilen. 321. f. — Dies gilt aber nicht bei allen Regelgeboten. 323. — Gründe für solche Dispens sen. 323. — Erschlichene Dispens ift ungültig. 324. — Wann Fastendispensen zu erteilen sind. 75.

#### Œ.

Chrabschneiden. Warnung vor bemselben. 341. — Wann bas Chrabschneiden eine im Orden vorbehaltene Sünde wird. 290.

Cid. Falscher Eidschwur vor einem Gerichte des Drsbens, ist eine vorbehaltene Sünde. 284.

Gigentum. Worin das Wesen des Eigentums besteht. 191. f. — Die Sünde des Eigentums ist im Orden vorbeshalten. 281. f. — Weitere Strasen für diese Sünde. 204. — Der ganze Orden darf kein Eigentum über zeitliche Saschen haben. 252. f. — Wem das Eigentum über die Sachen, welche wir gebrauchen, angehört. 138. f. 231. f. — Wem das Eigentum über die Geldalmosen, welche für uns gegeben werden, zusteht. 167. f.

Einkünfte. Sährliche Einkünfte sind uns nicht erlaubt. 246. — Desgleichen ist uns alles dasjenige verboten, was ben jährlichen Einkünften gleichkommt. 248.

Eintritt in den Orden. Bedingungen für den Eintritt. 20. f. Eisenbahn. Das Fahren mit der Eisenbahn ist uns nicht verboten. 80.

Ehre. 341.

Eitle, überstüffige und kostbare Sachen dürfen wir nicht gebrauchen. 205. 225. — Solche Sachen dürfen weber ans geschafft, noch auch als Almosen angenommen werden. 111. 113. 223. †.

Erbschaft. Ob wir Erbschaften annehmen dürfen. 241. f. — Ob unsere Rirchen als Erben eingesetzt werden können. 242.

Erlaubnis. Die Erlaubnis der Oberen ist für den Gebrauch zeitlicher Sachen erforderlich. 191. 199. — Wie vielfach die Erlaubnis sein kann. 192. f. — Daß die erschlichene ober erzwungene Erlaubnis ungiltig sei. 195. f.

# F.

Falscher Gibschwur vor einem Ordensgerichte ist eine vorsbehaltene Sünde. 284.

Fälschung der Handschrift oder bes Siegels der Oberen, ebenfalls eine vorbehaltene Sünde. 285.

Fasten. Welche Brüber zu ben Orbensfasten kraft ber Regel gehalten sind. 68. f. — Wie wir die Ordensfasten halten müssen. 69. — Die Faste vor Weihnachten. 67. — Die Benediktionssaste. 70. f. — Die Quadragesimalfaste. 72. — Die Faste an allen Freitagen des Jahres. 74. — Bu den allgemeinen Fasten der Kirche sind die Brüder gehalten, wie die übrigen Gläubigen. 73. — Wann die Brüder zum Fasten nicht verpflichtet sind. 74. f.

Feindesliebe, vom heiligen Vater Franziskus empfoh-

Ien. 350.

... 70 .--

Fleischspeisen. Daß die Brüder auch in den Konventen Fleisch effen durfen. 84. — Daß man für Fleischspeisen Zusflucht zum Gelde nehmen barf. 112.

Eleischessünde, mit fich selbst oder mit anderen, im Drben vorbehalten. 288.

Flicken der Kleider, eine Freiheit der Regel. 57. — Zu welchem Zwecke es gestattet ist. 59.

Frauenspersonen, fiebe: Umgang und Berkehr.

Freiheiten ber Regel. Der Berzicht auf einige Freiheiten der Regel kann von den Oberen anbefohlen werden. 319. — Folgende Freiheiten find in der Regel enthalten:

Daß die Brüder ihre Aleider flicken dürfen. 57.

Daß die Brüder zur Benediktionsfafte nicht gehalten find. 72.

Daß die Brüder zu Zeiten offenbarer Not zum Faften nicht verbunden sind. 74.

Daß die Brüder von allen Speisen effen dürfen, die ihnen vorgesetzt werden. 83.

Daß die Provinzialminister ihre Brüder zum Kapitel berufen können. 299.

Daß die Brüder fich für die Missionen unter den Ungläusbigen melben durfen. 365. f.

Freitage. Die Brüder müffen an allen Freitagen des Jahres fasten. 74.

Freund, geistlicher. Wer im Sinne der Regel ein geistlicher Freund genannt wird. 100. f. — Unterschied zwischen
geistlichem Freund und einem Wohlthäter. 100. — Sowie
zwischen geistlichem Freund und Syndifus. 160. 173.— Was
heißt Zuflucht nehmen zu geistlichen Freunden. 105. f.
— Wann man zu benselben Zuflucht nehmen darf. 108. f.
— Ein geistlicher Freund darf die Brüder auf der Reise
begleiten. 155. f. — Die Minister sollen vermittelst geistlicher
Freunde für die Bedürfnisse der Brüder Sorge tragen.
97. f.

# **6**.

Gebet für die Verstorbenen ist den Brüdern vorgeschrieben. 66. — Mündliches Gebet, siehe: Offizium. — Innerliches Gebet, siehe: Betrachtung.

Gebote der Regel. Wie viele Gebote in der Regel enthalten sind. 44. f. — Wann die Übertretung eines Gebotes eine schwere Sünde ist. 324. f. — Wann ein Gebot des Oberen schwer verbindlich ist. 327. f.

Gebrauch der zeitlichen Sachen. Man unterscheidet einen zweifachen Gebrauch: den mäßigen und den ärmlichen. 110. — Wodurch sich der mäßige Gebrauch vom ärmlichen unterscheidet. 227. f. — Wonach der mäßige Gebrauch zu bewurteilen ist. 226. — Zu welchem Gebrauche der Dinge wir verpflichtet sind. 225. — Der Gebrauch von überflüssigen, zu kostbaren und eitlen Dingen ist uns nicht erlaubt. 113. 224. f. — Der eigenmächtige Gebrauch einer Sache ohne rechtmäßige Erlaubnis ist gegen die Armut. 198.

Geduld in Berfolgungen und Krankheiten wird uns vom hl. Bater Franziskus empfohlen. 349.

Gehorsam. Weswegen und wie sich die Brüber bem Gehorsam unterwerfen sollen. 316. — Wie weit sich ber

schuldige Gehorsam ber Minderbrüder erftreckt. 316. f. — Wann die Untergebenen nicht zu gehorchen brauchen. 320. f.

Geiftlicher Freund, fiehe unter Freund. — Geifts licher Bater, fiehe unter Syndikus.

Geld. Was unter Gelb im Sinne der Regel zu verstehen ift. 88. f. — In welchen Fällen sich ein Mindersbruder gegen das Verbot, Geld anzunehmen, versündigt. 92. f. — Ob auch das einfache Anfassen oder Ausheben des Geldes durch die Regel verboten ist. 95. — Nur in Fällen äusterster Not dürfen wir Geld gebrauchen. 103. f. — Ob wir Geldanleihen machen dürfen. 127. f. — Wer der Eigentümer der Geldalmosen ist, welche für die Brüder gegeben werden. 134. f. 138. f. — Wie sich die Brüder bei Verwendung der Geldalmosen für ihre Bedürfnisse verhalten müssen. 141. f. — Zusluchtnahme zum Gelde, siehe: Zuslucht and me zu geistlichen Freunden.

Gelübde. (Die drei wesentlichen Gelübde des Ordens.) Ihre Bedeutung und Verpflichtung. 14. f. — Bedeutung der einfachen und seierlichen Gelübde im Orden. 38. — Die Übertretung eines Regelgebotes ist noch keine Verletung eines Gelübdes. 45. f.

Generalminister. Unser Generalminister ist der wahre Nachfolger des hl. Baters Franziskus. 18. 294. — Der Orden muß einen Generalminister aus den Brüdern haben; und ihm müssen alle Minderbrüder strenge gehorchen. 294. f. — Bestimmungen über seine Bahl auf dem Psingstkapitel und seine Amtsdauer. 296. f. — Über seine Absetzung bei offenbarer Unfähigkeit zum Dienste der Brüder. 297. f.

Gerätschaften der Brüder muffen der Armut entspreschend sein. 205. Dasselbe gilt von den kirchlichen Geräten. 231.

Gevatterschaft. Welche Gevatterschaft den Minderbrüsbern durch die Regel verboten ift. 362. f.

# Ð.

halbstrümpfe sind durch die Regel nicht verboten. 54. Hartnächiger Ungehorsam, eine vorbehaltene Sünde. 289. Häuser für die Brüder müssen der Armut entspreschend gebaut werden. 229. — Was von den großen Konsventen zu halten ist. 229. f. — Welchen Gruß die Brüder beim Eintritt in ein Haus sprechen sollen. 82. f.

#### 3.

Judifferente Almosen. Welche Gaben barunter zu verstehen sind, und wie sich die Brüder beim Borhandensein bieser Almosen verhalten müssen. 121. f.

Juneres Gebet, fiebe unter Betrachtung.

#### 垂.

Kandidaten. Die Aufnahme der Kandidaten in den Orden steht den Provinzialministern zu. 21. — Welche Forsberungen die Regel für die Aufnahme der Kandidaten aufsstellt. 23. f. — Ob und wann die Kandidaten alles Ihrige verkaufen und nach Möglichkeit unter die Armen verteilen müssen. 27. f.

Kaparon, ein Abzeichen für die Novizen. 36.

Kapitel. Die Wahl bes Generalministers muß im Pfingstkapitel geschehen. 296. — Zum Pfingstkapitel müssen kraft ber Regel alle Provinzialminister zusammenkommen. 297. — Über die Provinzialkapitel. 299.

Kaufen und Verkaufen ist den Minderbrüdern nicht gestattet. 206. f. — Bewegliche und unbewegliche Sachen, welche den Brüdern nicht mehr dienlich sind, können unter bestimmten Umftänden vom apostolischen Syndikus verkauft werden. 208.

Keuschheit im Orden. Mittel zu ihrer Bewahrung: Flucht des Müßigganges. 181. — Meidung des verdächtisgen Umganges mit Frauenspersonen. 353. f. — Verbot, die Klausur der Nonnenklöster zu betreten. 357. f. — Verbot der Übernahme von Gevatterschaften. 362. f.

Kirchen. In wie weit große und koftbare Kirchen gegen urfere Armut find. 229. f.

Kirchliche Geräte und Baramente. Wie dieselben be-

Kirchliche Fasttage. Die Minderbrüder sind zu den Fasten der Kirche in derselben Weise gehalten, wie die übrisgen Gläubigen. 73.

Klaufur ber Nonnenklöfter. Welche Räumlichkeiten zur Rlaufur gehören. 357.

Kleidung der Minderbrüder. Welche Aleidung durch die Regel für die Novizen vorgeschrieben ist. 35. f. — Welsche Aleidung die Professen haben sollen. 47. f. — Die Brüder dürsen nicht mehrere Aleider tragen. 50. f. — Die Aleider der Brüder müssen von geringer Beschaffenheit sein. 56. f. — Daß die Brüder ihre Aleider flicken dürsen. 57. f. — Daß die Oberen für die Aleidung der Brüder Sorge tragen müssen. 97. f.

kleriker. Die Aleriker bes Orbens sollen bas göttliche Offizium nach der Ordnung der hl. Kömischen Kirche halsten. 61. f.

kontrakte. Alle bürgerlichen Kontrafte in Bezug auf zeitliche Güter sind ben Minderbrüdern verboten. 206. f.

Kostbare Sachen. Das Anschaffen von kostbaren, eitlen und überflüffigen Dingen ist gegen die Regel. 111. f. — Derartige Dinge darf man auch nicht einmal annehmen, wenn sie den Brüdern angeboten werden. 113. 117. — Der Gebrauch von kostbaren Sachen verstößt gegen die Armut des Ordens. 205. 225. f. — Wonach es zu beurteilen ist,

ob eine Sache zu fostbar, eitel und überflüffig fei. 226. f.

Kranke. Daß die Brüder ihren kranken Brüdern dies nen sollen. 262. — In welcher Weise die Bedienung der Kranken geschehen soll. 263. f. — Ermahnung zur Gebuld in Krankheiten. 349. — Daß die Oberen für die Bedürfsnisse der Kranken Sorge tragen sollen. 97. f.

Kuftos. Wer unter dem Namen Kustos in der Regel zu verstehen ist. 98. 296. — Wann der Kustos einer Propinz zum Generalkapitel sich begeben muß. 297.

#### J.

faienbrüder. Welche Gebete die Laienbrüder des Orsbens für die kirchkichen Tagzeiten verrichten sollen. 64. f. -- Daß sie auch im Besonderen für die Verstorbenen beten solssen. 66. f.

fegat. Wie sich die Minderbrüder in Bezug auf die Annahme von Legaten verhalten müssen. 162. f. 243. f. — Unter welchen Bedingungen die Annahme eines jährlichen Legates erlaubt ist. 163. — Daß ein Legat mit Bestimmungen, welche unserer Regel und unserem Stande zuwiderslaufen, ungültig und unannehmbar ist. 246. — Wann und durch wen einzelne Bestimmungen eines Legates geändert werden können. 148. f. 246. f. — Daß giltige Legate für die Minderbrüder vom Syndikus gerichtlich beigetrieben wers ben können. 164. f.

feihen. Wann das Ausleihen von Sachen den Minsberbrüdern gestattet ist. 214. f. — In welchen Fällen man durch Ausleihen gegen das Gelübde der Armut sich versünsdigt. 199. — Daß die Minderbrüder kein Geld ausleihen dürfen. 128. — Daß dieselben auch keine eigentliche Geldsanleihe machen dürfen. 127. f.

liebe. Welche Liebe die Minderbrüder zu einander

hegen und üben sollen. 259. f. — Welche Liebe benselben gegen ihre kranken Brüber vorgeschrieben ift. 262. f.

**John.** Welchen zeitlichen Lohn die Minderbrüder für ihre Arbeiten annehmen dürfen. 182. f. — Auf welche Weise sie diesen Lohn annehmen sollen. 185. f. — Was die Brüster ihren Arbeitsleuten statt des schuldigen Lohnes geben dürfen. 222. f.

Lossprechung. Siehe: Absolution.

#### M.

Mantel. Der Gebrauch eines Mantels ist nicht gegen bie Reael. 49.

Minderbrüder. Weswegen der hl. Vater Franziskus die Mitglieder seines Ordens Minderbrüder genannt wissen wollte. 9. f. — Historische Entwickelung der Ordens der Minderbrüder 11. f. — Daß die Minderbrüder dem Papste und der Kömischen Kirche durch ein besonderes Gebot der Regel unterworsen sind. 16. — Ob ein Minderbruder seinen Ors den verlassen und in einen anderen Orden übertreten kann. 46. f. — Daß die Minderbrüder kraft ihres Standes zum Predigen verpflichtet sind. 306. f. — Wie weit sich der Gehorsam der Minderbrüder erstreckt. 316. f. — Wie erhaben die Keuschheit der Minderbrüder sein soll. 354. — Worin die allerhöchste Armut der Minderbrüder besteht. 351. f.

Minister. Beswegen die Oberen des Ordens vom hl. Bater Franziskus Minister genannt werden. 299. 309. f.

Missionar. Welche Eigenschaften jene Brüder haben müssen, die als Missionare zu den Ungläubigen gehen wolsten. 365. f. — Pflicht der Minister, nur taugliche und würsbige Brüder in die Missionen zu senden. 367. f.

Müßiggang. Beswegen die Minderbrüder gehalten find, ben Müßiggang zu meiden. 176. — Daß ber Müßiggang

ber Hauptfeind ber Seele ift. 180. f.

#### U.

Nahrung. Daß die Minderbrüder die Freiheit des hl. Evangeliums in Bezug auf die Speisen gebrauchen dürsen. 83.f.

— Daß die Brüder ohne rechtmäßige Erlaubnis ihrer Oberen auch keine Speise und Trank annehmen dürsen. 197. f.

— Wann der Diebstahl von Nahrungsmitteln von seiten der Brüder zu einer schweren Sünde wird. 198. 204.

flonnenklöfter. Belche Alöster und Räume im Sinne ber Regel Nonnenklöfter find. 357.

Not, Notwendigkeit. Verschiedene Art einer Notwendigkeit. 108. f. — Wie die Not beschaffen sein muß, damit man in derselben Zuflucht zu Geld nehmen könne. 112. f. — Ohne Vorhandensein einer Not darf Geld weder besorgt, noch auch angenommen werden. 118. f. — Die Brüder sollen einander ihre Nöten vertraulich offenbaren. 239. f.

Novizen. Über die Aufnahme und Prüfung der Novizen. 22. f. — Wann und in welcher Weise die Novizen ihren zeitlichen Gütern entsagen sollen. 27. f. — Daß diesselben bei Verfügung über ihre Güter von den Brüdern nicht beeinflußt werden dürfen. 31. f. — Ob die Brüder von den Novizen etwas als Almosen annehmen dürfen. 35. — Welche Probeseieder die Novizen erhalten sollen. 35. f. — Wann sie zur Profession zugelassen werden sollen. 37. f. — Daß das Noviziat oder Probesahr vollständig sein muß, und nicht unterbrochen werden darf. 37. f. — Von der Abstimsmung über die Novizen. 39. f.

#### 0.

Obere. Welches die besonderen Pflichten der Oberen gegen ihre Untergebenen sind. 309. f. — Die Oberen durfen

ihren Untergebenen nichts befehlen, was gegen die Resgel und gegen ihre Seele wäre. 314. f. — Sie haben die Vollmacht alle Regelgebote auszulegen, und in einigen derselben auch zu dispensieren. 321. f. — Sie haben die Aufgabe und Pflicht, für die Bedürfnisse der Kranken und die Kleidung der Brüder zu sorgen. 97. f. 262. — Sie haben auch zu beurteilen, ob etwas für die Untergebenen notwendig, oder überslüssig und zu kostbar ist. 102. 126. — Sie sollen den sündigen Brüdern mit Erbarmen die Base auslegen. 269. f. — Sie sollen jene Brüder, welche wegen ihrer Regel und ihres Gewissens zu ihnen Zuflucht nehmen, liebevoll und gütig ausnehmen. 339. f. — Ob ein Laiensbruder im Orden zum Oberen gewählt werden kann. 271.

Offizium. Die Alerifer find nach ihrer feierlichen Proses burch ein besonderes Regelgebot zum göttlichen Offizium nach der Ordnung der Kömischen Kirche gehalten. 61. f. — Was vom Vertauschen eines Offiziums mit einem anderen zu halten ift. 62. f. — In welchen Fällen die Alerifer zum sog. kleinen Offizium von der Mutter Gottes, sowie zum Tottenoffizium verpflichtet sind. 63. f. — Welches Offizium die Laienbrüder unseres Ordens nach der Regel beten müssen. 64. f.

Opferftoke. Die Aufstellung von Opferftocken in den Rirchen der Minderbrüder ist nicht erlaubt. 151.

Orden. Was vom Übertritt eines Minderbruders in einen anderen Orden zu halten ift. 46. f.

# Ų.

Pahten, Verpachten ift den Minderbrüdern selbst nicht gestattet. 212. — Durch den apostolischen Syndisus dürfen aber einzelne Sachen auf kurze Zeit verpachtet werden. 213.

Papft. Die Minderbrüder find dem Bapfte in befon-

berer Beise Gehorsam schuldig. 16. — Der Papst ist der Eigentümer derzenigen Sachen, welche die Minderbrüder im Gebrauche haben. 138. f. 145. f. 231. — Der Papst hat seine Vollmachten für bestimmte Fälle dem Syndikus überstragen. 164.

Paramente. Siehe: Kirchengeräte.

Pate. Es ift den Minderbrüdern nicht erlaubt, Baten= stelle zu übernehmen. 362. f.

Person, untergesetzte. Wer ist eine untergesetzte Person ber Brüder? 96. f. — Unterschied zwischen einer untergesetzten Person und geistlichem Freund. 101. f. — Die Brüder dürfen kein Geld durch untergesetzte Personen annehmen. 96. 103. — Auch ist es ihnen nicht erlaubt, durch untergesetzte Personen Geld sammeln zu lassen. 159. f.

Pfand geben nud nehmen. Ob dies ben Minderbrüsbern gestattet sei, 216.

Pilger und Fremdlinge. Die Minderbrüder sollen sich auf dieser Welt als Pilger und Fremdlinge ansehen und besuehmen. 232.

Predigen, Prediger. Unter welchen Bedingungen den Minderbrüdern das Predigen gestattet ist. 302. — Die Presdiger des Ordens müssen vom Generalminister geprüst und approbiert werden. 302. f. — In welcher Weise die Brüsder predigen sollen. 304. f. — Das Predigen liegt den Minsderbrüdern kraft ihres Standes ob. 306.

Probejahr. Siehe: Noviziat.

Profes. Die Profes im Orden darf erst nach vollensbetem Probejahr abgelegt werden. 37. — Unterschied zwischen der einsachen und seierlichen Proses. 38. f. — Man darf die Novizen, welche ihr Probejahr gut bestanden haben, an der Ablegung der Proses nicht hindern, dieselbe auch nicht lange hinausschieben. 38. — Welche besondere Verpflichstungen ein Minderbruder durch die Proses auf sich ninmt.

41. f. 44. f. — Nach abgelegter Profeß ift ber Austritt aus bem Orben nicht mehr gestattet. 46. f.

Protektor des Ordens. Verpflichtung für die Minifter, vom Papfte einen Kardinal zum Protektor des Ordens zu begehren. 368. f. — Befugniffe und Obliegenheiteu des Karbinal-Protektors in Bezug auf den Orden 369. f.

Psalterium, welches die Minderbrüder gebrauchen fol-

### R.

Regel ber Minberbrüber. 7. f. 44. — Welche Regel bes hl. Baters Franziskus wir geloben. 44. — Ein Minbersbruder muß die ganze Regel in ihrer Reinheit beobachten. 41. f. — Was es heißt, die Regel für sein ganzes. Leben zu geloben. 45. f. — Von den verschiedenen Stufen in der vollskommenen Beobachtung der Regel. 326. — Diejenigen Brüsder, welche die Regel geistiger Weise nicht halten können, sollen zu ihren Ministern Zuflucht nehmen. 336. f.

Regelgebot. Wie viele Gebote es in unserer hl. Regel giebt, und wie diefelben eingeteilt werden. 44. f. — Die Übertretung eines Regelgebotes ist noch keine Verletung eisnes Gelübbes. 45. f.

Keisen. Wie sich die Minderbrüder auf ihren Reisen verhalten sollen. 76. — Ob sie auf ihren Reisen Geldan-weisungen oder Wechsel mitnehmen dürfen. 93. — Die Brüder dürfen auf ihren Reisen keinen Geldträger mitnehmen, wohl aber unter bestimmten Bedingungen einen geistlichen Freund. 155. f.

Reiten. Das Reiten zu Pferde ift den Minderbrüdern außer den Fällen der Not verboten. 78. f. — Was vom Reiten auf anderen Tieren und vom Fahren im Wagen zu halten sei. 79. f. — In welchen Fällen das Keiten den Minderbrüdern erlaubt fei. 81. f. . . .

Reservatfalle. Siehe: Borbehaltene Sunden.

变,

Sachen. Für jeden Gebrauch von zeitlichen Suchen ist die rechtmäßige Erlaubnis der Oberen erforderlich. 191. 7— Ein Minderbruder fündigt gegen die Armut, wenn er Sachen, die ihm zum Gebrauche gegeben wurden, ohne Erlaubnis anderen ausleiht. 199. — Desgleichen, wenn er solche Sachen durch eigene Schuld verliert, zerbricht, over verdirbt. 200. — Ferner, wenn er etwas absichtlich vor scinnen Oberen verdirgt. 200. f. — Endlich, wenn er überstüftsfige Sachen ohne Not aufbewahrt. 202.

Sandalen. Das Tragen von Sandalen ift den Minsberbrüdern erlaubt. 53.

Ichlagen. Heftiges Schlagen irgend einer Verson ist im Orden eine vorbehaltene Sünde. 283.

Idmahldrift anfertigen, besorgen, veröffentlichen, oder zu einer solchen Beranlassung ober Rat erteilen, ist eine vorsbehaltene Sünde. 289.

Shuhe. Das Tragen von Schuhen ift nur in Fällen der Not gestattet. 52. f. — Wann das Tragen der Schuhe zur schweren Sünde wird. 324.

Schulden machen ist den Minderbrüdern nur im weisteren Sinne erlaubt. 128. 217.

Siegel. Fälschung des Siegels eines Oberen gehört zu ben vorbehaltenen Sünden. 285.

Silentium. Durch Berletzung des vorgeschriebenen Sistentiums entstehen viele Fehler und nachteilige Folgen. 335.

Speise. Siehe: Rahrung.

Statuten. Die Ordensstatuten verpflichten an und für sich nicht unter Sünde. 331. — Auf dreierlei Wife kann

man aber durch Übertretung ber Statuten sich versündigen. 331. f. — Die gewohnheitsmäßige und fast fortwähzrende Übertretung der Statuten geht kaum ohne schwere Sünde ab. 332.

Stehlen. Wann sich eine Ordensperson eines Diebstahls an den Sachen des Klosters schuldig macht. 197. — Ein derartiger Diebstahl ist in unserem Orden eine vorbehaltene Sünde. 281. f. — Welchen Wert die Sache haben muß, damit das eigenmächtige Wegnehmen derselben zu einer Tobsünde wird. 204. 232.

Stolz. Warnung vor jeglichem Stolze. 341.

Studium. Die Warnung der Regel vor dem Studieren gilt nur für die Laienbrüder. 342. — Auch die Kleriker werden vor der ungeordneten Sucht nach Gesehrsamkeit gewarnt. 313. — Ansicht des hl. Vaters Franziskus über die Studien im Orden. 344.

Substitut des apostolischen Synditus. Siehe: Deposi=tar.

Sünde des Fleisches mit sich oder mit anderen ist im Orden reserviert. 288.

Sündige Brüder muffen nach der Regel bei Reservatsfällen zu ihren Ministern oder zu den eigens dazu bevollsmächtigten Prieftern ihre Zuflucht nehmen. 266. f. — Siehe auch: Zuflucht.

Syndikus ober geiftlicher Bater. Wer darunter verstanden wird. 160. f. — Unterschied zwischen dem apostoslischen Syndikus und einem geistlichen Freunde der Brüder 100. f. 173. — Der apostolische Syndikus ist Verwalter ober Substitut des Papstes und nicht Einnehmer der Brüder. 101. 160. — Dem Syndikus sollen im allgemeinen alle Geldatmosen für die Brüder übergeben werden. 133. f. 166. — Wann Ansnahmen von dieser Bestimmung statthaft sind. 136. — Jeder Konvent des Ordens soll einen apostolischen

Syndizit für ein Kloster zulässig. 134. — Wie sich die Brüsber gegen ihren apostolischen Syndizus benehmen müssen. 141. f. — Wahl und Ernennung eines apostolischen Synstikus. 161. — Der apostolische Syndizus muß sein Amt im Namen des Papstes und gemäß den Borschriften, welche für den Orden gelten, verwalten. 162. f. — Die besonderen Besugnisse und Bollmachten des apostolischen Syndizus für den Orden. 164. f. — Die Einsetzung und Verwendung des Syndizus nach den Bestimmungen Martin V. ist keine Dispens in der Regel. 167. f. — Dieselbe verstößt auch nicht gegen die älteren Bestimmungen Nikolaus III. und Klemens V. 171. f.

#### T.

Caufe. Die Spendung der Taufe ist den Minderbrüdern nicht verboten 363.

Terminieren. Siehe: Betteln und Almosensams meln.

Cerminsmann, ober Begleiter ber Bruder beim Almofenfammeln. 131. f. 155.

Testament. Die Minderbrüder dürfen im allgemeinen keine Testamente annehmen. 241.. — Wie sich die Brüder in Bezug auf Testamente verhalten müssen. 241. f. 244. — Die Minderbrüder dürsen keine Testamentsvollstrecker sein. 248. — Testamentarisch vermachter Lohn für Arbeiten und Dienstleistungen der Brüder darf vom Synditus gerichtlich eingefordert werden. 186. — Siehe auch: Erbschaft und Legat.

Teftament des hl. Vaters Franziskus ist für uns zwar nicht verpflichtend, aber es geziemt sich dasselbe treu zu bes obachten. 44. Totschlag, Verwundung und heftiges Schlagen irgend einer Person ift eine im Orden vorbehaltene Sünde. 283. Trägheit. Siehe: Müßiggang.

# U.

überfluß. Überflüffige Sachen dürfen wir weder ansichaffen, noch annehmen. 111. 113. 117. — Derartige Sachen dürfen auch nicht behalten oder gebraucht werden. 202. 205. — Ebenso ist es uns nicht erlaubt, überflüffige Geldalmosen zu besorgen oder zuzulassen. 118. 129. — Desseleichen ist das Betteln von Lebensmitteln im Ueberfluß gegen unsere Regel. 249. f. — Die Entscheidung darüsber, ob etwas wirklich überflüssig ist, steht bei den Oberen. 228. f.

Abertritt aus unserm Orden in einen andern ist nach abgelegter Proses durch die Regel verboten. 46. — Bestimmungen der Kirche in Bezug auf den Übertritt zu den Karthäusern. 47.

Amgang ober Verkehr mit Frauenspersonen. Weicher Umaana mit Frauenspersonen nach der Regel für verdächtig zu halten ift. 353. f. — Wann derselbe für einen Mindersbruder schwer fündhaft ist. 355. — Besondere Anzeichen eines verdächtigen Umganges. 355. f.

Amtauschen oder umwechseln. In wie weit das Umtauschen nan Sachen den Minderbrüdern erlaubt sei. 209. f.

Die Oberen dürfen kraft ihres Amtes sowohl innerhalb, wie auch außerhalb des Ordens, alle beweglichen Dinge verstauschen und auch ihren Untergebenen dazu die Erlaubnis erteilen. 211. f.

Ungehorsam. Hartnäckiger Ungehorsam ist im Orden eine norbehaltene Sünde. 289.

Untergesette Perfon. Siehe: Berfon.

Unterschlagen der Briefe von Oberen an Untergebene oder umgekehrt ist im Orden reserviert. 286. f.

Unverbefferliche Mitglieder können auch nach der feierlichen Profeß aus dem Orden ausgestoßen werden. 47.

Unwissenheit. Wegen Unwissenheit kann sich kein Min= berbruder von der Beobachtung der Regel entschuldigen. 42. f.

# Ų.

Vernhtung eines Gebotes als solchen, ober des Oberen, insofern er Oberer ist, ist eine eigene schwere Sünde. 329. f.
— Dies gilt selbst dann, wenn die anbefohlene Sache geringfügig wäre. 331.

Verbergen einer Sache, damit sie der Obere nicht wegenehmen könne, ist eine Sünde gegen die Armut. 200. f.

Verderben von Sachen des Alosters durch eigene Schuld ist eine Verletzung der Armut. 200.

Verheiratete. Unter welchen Umständen Berheiratete in ben Orben aufgenommen werben können. 25. f.

Verkaufen. Siehe: Raufen.

Verklagen eines Mitbruders bei den Oberen. Wann basselbe erlaubt und notwendig, und wann sündhaft ift. 311.

Verkehr mit Frauenspersonen. Siehe: Umgang.

Vermächtnisse. Siehe: Legat.

Verteilung der Sachen an die Brüder nach eigener Willskür und gegen die Bestimmung der Vorgesetzten ist eine Versletzung der Armut. 200.

Veröffentlichung einer Schmähschrift ist eine im Orden vorbehaltene Sünde. 289. f.

Verpachten. Siehe: Pachten.

Verschenken. Ob das Berschenken zeitlicher Sachen den Minderbrüdern gestattet ist. 218. f. — Die fünf Bedingunen, welche zum erlaubten Berschenken vorhanden sein müssen.

220, f. — Geld bürfen Minderbrüder niemals verschenken. 218. 222.

Perträge abschließen ober eingehen über zeitliche Sachen ist den Minderbrüdern an sich nicht gestattet. 217. — Bersträge im weiteren Sinne können jedoch die Oberen und ans dere Brüder mit Erlaubnis der Oberen eingehen. 217.

Derwendung ber Geldalmosen für die Minderbrüder. Welche Bedingungen zur erlaubten Verwendung notwendig find. 141. f.

Verwundung oder heftiges Schlagen irgend einer Person ist im Orden eine vorbehaltene Sünde. 283. f.

Perpflichtung im engeren und im weiteren Sinne. 217.

Nistation. Ermahnung der Regel an die Minister, daß sie ihre Brüder visitieren sollen. 309. f. — Welche Besteutung und welchen Zweck die Visitation hat. 310. — Vershalten der Brüder bei der Visitation. 311.

Porbehaltene Sünden. Die Brüder müssen worsbehaltener Sünden zu ihren Ministern Zuslucht nehmen. 266. f. — Dekret des Papstes Klemens VIII. den Vordeshalt der Sünden betreffend. 275. — Wer hat in unsserem Orden Gewalt, Sünden vorzubehalten? 276. f. — Welche Sünden sind im Orden jest vorbehalten? 278. f. — Kurze Auslegung der einzelnen vorbehaltenen Sünden. 280. f. — Wer kann in unserem Orden von den vorbehalstenen Sünden. 100ssprechen? 291. f.

#### w.

Wechseln. Siehe: Um tauschen.

Wechsel. Ob es den Minderbrüdern erlaubt ift, auf Reisen Wechsel oder Gelbanweisungen sich ausstellen zu lassen. 93.

Wohlthäter. Unterschied zwischen einem Wohlthäter und einem geistlichen Freund im Sinne der Regel, 100, 105.

Wohnung der Brüder. Welche Beschränkung die hl. Arsmut in Bezug auf die Größe der Wohnungen den Mindersbrüdern auferlegt. 229. f. — Beim Eintritt in die Wohnshäuser sollen die Brüder sprechen: Friede sei diesem Hause! 82. f.

₿.

Jutritt zu den Nonnenklöstern ist den Minderbrüdern durch die Regel verboten. 357. — Von welchen Klöstern und von welchen Räumen der Nonnenklöster dieses Verbot gilt. 357. f. — In welchen Fällen der Zutritt in die Klaussur der Nonnenklöster nach dem kanonischen Recht gestatet ist 360. f. — Der Zutritt zu den äußeren Käumen der Nonnenklöster fällt nicht unter das Verbot der Regel. 358.

Juflucht zu geiftlichen Freunden und zum apostolischen Syndifus. Was heißt, Zuflucht nehmen zu geiftlichen Freunden? 105. f. — Wann und für welche Bedürfnisse darf man zu denselben Zuflucht nehmen? 108. f. — Wie muß die Not beschaffen sein und welche Bedingungen müssen vorhanden sein, damit man erlaubter Weise die erwähnte Zuflucht machen könne? 112. f. — Welche Art und Weise müssen die Brüder einhalten, wenn sie zu geistlichen Freunden Zuflucht nehmen? 126. f. — Ob man für die Eltern und Verwandeten der Brüder Zuflucht zu geistlichen Freunden nehmen dürfe. 125. — Ob man jemand auch für andere Notleidende um Unterstützung durch Geldalmosen bitten dürfe. 126.

Jufucht zu den Ministern wegen vorbehaltenen Sünden. 267. — Bei öffentlichen Sünden unßte man im Anfange des Ordens persönlich zu seinem Minister gehen. 267. f. — Das persönliche Erscheinen vor den Ministern wegen vor behaltener Sünden wird jetzt nicht mehr verlangt. 268. — Wohl aber bleibt die Pflicht bestehen, zur Erlangung der Lossprechung entweder an die Oberen, oder an andere dafür bevollmächtigte Priester sich zu wenden. 274.

Juflucht zu den Oberen, wenn man die Regel geiftiger Weise nicht halten könnte. 335. f. — In welchen Fällen die Brüder zu dieser Zufluchtnahme nach der Regel gehalten sind. 336. — Zu wem die Brüder ihre Zuflucht nehmen sollen. 336. — Was bei dieser vorgeschriebenen Zuflucht von den Brüdern zu beachten ist. 337. — Wie die Minister solche Brüder, die zu ihnen ihre Zuflucht nehmen, aufsnehmen und behandeln sollen. 339.







